

(شرح فاربى غريد الاعتقاد)

قالیف علامیسیلی اشرف علوی عاملی عاملی ا

جلددوم

خالناع اصفاني

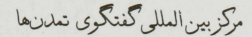


3615816. islm v.2











#### سلسله انتشارات

همایش بین المللی قرطبه و اصفهان دو مکتب فلسفهٔ اسلامی در شرق و غرب اصفهان ۷-۹ اردیبهشت ماه ۱۳۸۱

(٢)

زیر نظر و اشراف دکتر مهدی محقّق

رئیس هیأت مدیرهٔ انجمن آثار و مفاخر فرهنگی مدیر مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه تهران ـ دانشگاه مکگیل



(شرح فارسى تحريد الاعتقاد)

تألىف

علامه میستد محداشرف علوی عاملی

(۱۱۲۰هر.ق)

جلددوم

تصحيح وتحقيق

حامدناجياصفهاني

### سلسله انتشارات انجمن آثار و مفاخر فرهنگی

#### شمارة ٢٥٣

حسيني علوى، محمد اشرفبن عبدالحبيب، قرن ١٢ ق.

علاقة التجريد: (شرح فارسى تجريد الاعتقاد) / تأليف محمد اشرف علوى عاملى؛

تصحیح و تحقیق حامد ناجی اصفهانی. ــ تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی، ۱۳۸۱. ۲ ج.: نمونه. ـ (انجمن آثار و مفاخر فرهنگی؛ ۲۵۲، ۲۵۳)

ISBN 964-6278-92-2 (دوره) ... ISBN 964-6278-94-6: (١ ج. ١)

ISBN 964-6278-93-0: (Y .~)

فهرستنويسي براساس اطلاعات فييا.

كتاب حاضر شرحى بركتاب «تجريد الاعتقاد» نصيرالدين طوسى است.

كتاىنامه.

1. نصیرالدین طوسی، محمدبن محمد، ۵۹۷ ـ ۲۷۲ ق. تجرید الکلام فی تحریر العقاید الاسلام -- نقد و تفسیر. ۲. کلام شیعه امامیه -- قرن ۷ ق. الف. نصیرالدین طوسی، محمدبن محمد، ۵۹۷ ـ ۲۷۲ ق. تجریدالکلام فی تحریر العقاید الاسلام. شرح. ب. ناجی اصفهانی، حامد، ۱۳۴۵ ـ ، محقق. ج. انجمن آثار و مفاخر فرهنگی. د. عنوان. ه. عنوان: تجریدالکلام فی تحریر العقاید الاسلام. شرح.

۲۹۷ / ۴۱۷۲ BP۲۱۰ / ۳۵۰ ۴۲۲۳.

**۲۹۳۲۹** 

كتابخانه ملى ايران

عَلاقةُ التّجريد
(شرح فارسى تجريد الاعتقاد)
جلد دوّم
علامه مير سيّد محمّداشرف علوى عاملى
تصحيح و تحقيق
حامد ناجي اصفهاني
نمونه خوان و صفحه آرا: فاطمه بستان شيرين
چاپ اول، ١٣٨١ عشمارگان ٣٠٠٠ نسخه

لیتو گرافی، چاپ و صحافی: سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی حق چاپ برای انجمن آثار و مفاخر فرهنگی محفوظ است

دفتر مرکزی:تهران ـ خیابان ولی عصر ـ پل امیربهادر ـ خیابان سرگردبشیری (بوعلی) ـ شماره ۱۰۰ تلفن: ۳ـ۵۳۷۴۵۳۱،دورنویس: ۵۳۷۴۵۳۰

دفترفروش:خیابان انقلاب بین خیابان ابوریحان و خیابان دانشگاه \_ساختمان فروردین\_ شمارهٔ ۱۳۰۴، طبقه چهارم \_شمارهٔ ۱۴؛تلفن: ۶۴۰۹۱۰۱

شابک دورهٔ دو جلد: ۲-۹۲-۲۷۸ (2Vol.SET) ۹۶۴-۶۲۷۸ (ISBN:964-6278-92-2(2Vol.SET)

شابک: ۹۶۲-۶۲۷۸ ۹۶۴-۶۲۷۸ ۱SBN : 964-6278-93-0

دورهٔ دو جلدی: ۹۶۰۰ تومان

مقصدسوّم در الهيات اخصّ

# بسم الله الرّحمن الرّحيم

قال : المقصد الثالث في اثبات الصّانع تعالى و صفاته و آثــاره. و فــيه فصول

# [الفصل] الاول

في وجوده

الموجود ان كان واجبا فهو المطلوب و الاّ استلزمه لاستحالة الدّور و ١٢ التّسلسل. ا

اراده نموده مصنّف ـ رحمه الله ـ که اثبات واجب الوجود ـ تعالی شأنه ـ نماید و بیان صفات او، و آنچه جایز است جهت او و آنچه جایز نیست، و بیان افعال و اثار او کند، و ابتدا به اثبات وجود واجب نمود ۲ از جهت آن که آن اصل است در این مقام.

17

و دلیل بر وجود واجب این است که: بلاشک موجودی هست در عالم اگر آن واجب است فهو المطلوب، و اگر ممکن است باید منتهی شود به واجب و الا مستلزم دور و تسلسل خواهد بود. و پیش از این .

بطلان هر دو گذشت در مبحث علّت و معلول. و این برهان قاطع است كه دركتاب عزيز بقوله \_ تعالى \_ واقع است كه ﴿ او لم يكف بربّك انّه على كلّ شيء شهيد ﴾ او اين استدلال لمّيست چنانچه علاّمه ـ رحمه الله تعالى ـ در شرح خود تصريح نموده به اين، از جهت آن كه از موجود که واجب است استدلال نموده شده بر وجود واجب، وگفته شده که اين موجود اگر واجب است فهو المطلوب. و در آيه بودن او بر همه چیز۲ شاهد دلیل این شده که اصل موجود را ملاحظه و نظر نمودن موجب اثبات واجب است كه گفته مي شود: اين موجود اگر واجب است فهو المطلوب و الأموجب وجود علَّت است، و البته منتهى می شود به علّت از جهت دفع دور و تسلسل. و از این معلوم می شود كه كافيست جهت اثبات واجب ملاحظهٔ موجود از عالم [الف \_ ٢٠٩] که در همه وجود واجب هویداست و ۳ پس دلیل بودن واجب در خارج و ذهن همه اصل وجود او است، و الا علَّت واقفي خارجي نمي دارد و واجب. پس دليل لمّ اين جا اين است كه از وجو دش وجو د خارجي و ذهنياش مستفاد ميشود.

و تحقیق این مطلب در حاشیهٔ جد امجد داعی السید المؤید میر سید احمد که بر حاشیهٔ ملاّی خفری بر الهیّات تجرید قلمی نموده به این مضمون است که جمعی که دلیل لمّی جهت اثبات واجب گفته اند به این نحو است که ممکنات را ایشان اوّلا منتهی به واجب می گیرند و می گویند که ممکن موجد واجبی و عالم صانعی و خالقی دارد، نه آن

ا. فصلت / ٥٣
 ٣. كذا در نسخهها

17

۲. ن: + او

که اوّلاً مدّعی آن باشند که واجب موجود است، بلکه این وجود رابطی ثانیاً لازم این کلام خواهد بود بلاشک، و بودن واجب را صانع و عالم را مصنوع از معلول ذاتِ حقّه می گیرند، لیکن اعتبار اخیر چون اظهر است استدلال را از آن می نمایند، و از این می گویند ظاهر می شود و جود واجب بالذّات ـ تعالی شأنه ـ و صورت دلیل این است: «العالم مصنوع، و کلّ مصنوع فله صانع، ینتج أنّ العالم له صانع». پس صانع فردی از افراد موجود مطلق است. و تقریر این کلام شریف فراو لم یکف بربّک أنّه علی کلّ شیء شهید کرا به این نحو نموده اند که: «أی انه دلیل کلّ شیء، فان وجوده ـ تعالی ـ دلیل علی أنّ وجود ما الموجود الدّاتی و اتّصاف ما عداه من الموجودات بالوجود الامکانی و لاشک ان الوجود الامکانی لیس له تحقّق الا بعد تحقق وجوب الوجود الذّاتی بوجوب الوجود الذّاتی بوجوب الوجود الذّاتی

و ايضاً در آن حاشيه واقع شده كه: «لك أن تلحظ عالم الوجود المحض و تعلم أنه لابد من وجود بالذّات و تعلم كيف ينبغى عليه الوجود بالذّات، فان اعتبرتَ عالم الخلق فانت صاعد، و ان اعتبرتَ عالم الوجود فانت نازل، و تعرف بالنّزول ان ليس هذا [ب - ٢٠٩] ذاك، و تعرف بالصّعود أنّ هذا هذا.»

پس استدلال لم از واجب است به ممكن كه اگر واجب بـالذّات نباشد ممكن موجود مى تواند بود. قال الشّيخ فى بـرهان الشـفاء: «انّ ٢٠

١. م: + تفسير . الف: + تفسيره

٣. م: لاتضاد

۲. فصلت / ۵۳

الاوسط اذاكان علّة لثبوت الاكبر للاصغر و للتّصديق به، سواء كان علّة للاكبر بحسب نفسه أو لم يكن، فهو برهان لمّ». ا

و وجه او ثقیّت این دلیل را ارباب فکر و نظر گفته اند این است که استدلال از موجود مطلق شده که معلول واجب به خلاف مناهج آخری که اخذ امکان و حدوث و حرکت در دلیل شده، و کلّ اینها معلولند پس سایر مناهج شبیهند به آن در صورت اگر چه لم باشد در واقع به خلاف این استدلال که لمّیت این اقوی است. و در کتب منطق واقع است که قیاس مرکّب می باشد از یقینیّات خواه ابتدا یقینی باشد یا به واسطهای یقینی شود، و این قیاس یا لمّیست و آن به این نحو است که حدّ وسط که در قیاس / ۴ب/۱۵۹/ مکرّر است و موضوع و محمول صغری و کبری می شود؛ پس اگر آن علّت نسبت به مطلوب مى باشد در ذهن و خارج اين دليل، دليل لمّى است، مثل أن كه: «اين شخص متعفّن الاخلاط است، و هر متعّفن الاخلاطي محموم است؛ پس این محموم است» که تعفّن اخلاط که حدّ وسط است در ذهن و خارج دلیل محموم بودن و علّت ثبوت حمّیست هم در ذهن و هم در خارج، چنانچه وجود علّت و سبب اثبات واجب در ذهن و خارج شده است.

واگر حد وسط چنین نباشد و علّت نبوت نسبت در ذهن تنها باشد آن را برهان انّی می گویند، از جهت آن که افادهٔ انیّت و وجود نسبت می کند در ذهن، یعنی باعث فهمیدن این می شود، مثل آن که گفته شود

۱. شفاء ، برهان، صص ۷۹ و ۸۵ ، قریب به مضمون

كه: «اين محموم است، و هر محمومي متعفّن الاخلاط است؛ پس اين متعفّن الاخلاط است» كه حمّى علّت ثبوت تعفّن اخلاط است در ذهن، نه علّت آن است در خارج.

و متكلّمون مسلك ديگر اختيار نمودهاند و گفتهاند كه: عالم الف ـ ٢١٠] حادث است، و لابد است از محدثی؛ اگر آن ممكن و حادث است تسلسل يا دور می شود، و اگر قديم است ثابت است مطلوب؛ از جهت آن كه قدم مستلزم وجوب است. و اين مسلك متمشّى به طريق اوّل است، ليكن در اوّل وجود را منقسم نموده و در مثانى حدوث را منقسم نموده و آن را منشأ استدلال نمودهاند، و اوّل اجود است. و لهذا مصنّف اختيار اين نحو نموده كه غير طريق متكلّمين است.

# فصل ثاني

#### در صفات خدای تعالی است <sup>۱</sup>

م قال: الفصل الثّاني في صفاته تعالى وجود العالم بعد عدمه ينفى
 الايجاب.<sup>۲</sup>

و ۳ در این فصل چندین مسأله است:

17

### مسألة اولي

#### در این است که خدای تعالی قادر است

چون فارغ شد مصنّف ـ رحمه اللّه تعالى ـ از استدلال بر وجود صانع، شروع نمود بر استدلال بر صفات صانع، و ابتدا نمود به قدرتِ واجب.

و دلیل بر قدرت او این است که: ما بیان کردیم که عالَم حادث است، پس مؤثّر در آن اگر موجب است لازم می آید حدوث مؤثّر یا قدم آنچه ما فرض کردیم آن را حادث ـ یعنی عالم ـ و این هر دو یعنی حدوثِ مؤثّر و قدم عالم باطل است.

١. م: الف: قال الفصل الثاني ... فصل ثاني ... است

۲. كشف المراد / ۲۸۱

بیان ملازمه این است که مؤثّر موجب محال است تخلّفِ اثر از آن، و این مستلزم قدم عالم است یا حدوثِ مؤثّر، و قدم عالم بنابر استدلال حدوثش باطل است، پس باقی ماند حدوثِ مؤثّر، و این /\*الف/ ١٦٠/ موجب تسلسل است به جهت آن که هر حادثی مؤثّری می خواهد و همچنین الی غیر النهایة می رود و تسلسل باطل است، پس لابد باید مؤثّر عالم قادر مختار غیر موجب باشد.

قال: و الواسطة غير معقولة <sup>١</sup>.

چون فارغ شد مصنّف \_رحمه الله \_از بطلان ایجاب، شروع نمود در بیان انواع اعتراضات خصم و وجه خلاصی از کلام خصم.

امّا تقریر این سؤال آن است که: دلیل شما دالّ است بر آن که مؤتّر عالم مختار است، پس ممکن است که واجبِ مختار است، پس ممکن است که واجب موجب بالذّات باشد و از برای او معلولی باشد قدیم [ب ـ ۲۱۰] که مؤثر عالم باشد به عنوان اختیار و واجب موجب باشد، پس مؤثّر عالم که اوست مختار است، نه واجب الوجود مختار است که مبدأ است.

و جواب این آن است که: این واسطه غیر معقوله است، از جهت آن که ما بیان کردیم حدوث عالم را بالتّمام با اجزاش<sup>3</sup>؛ و عالم همهٔ این موجوداتند به غیر از خدای ـ تعالی ـ و ثبوت واسطه میان ذات

١. كشف المراد / ٢٨١ . ن ، م : معقول

٣. م: عالم

۲. م: - موجب

٤. كذا در نسخهها

17

17

خدای ـ تعالى ـ و ما سوى الله معقول نيست.

قال: و يمكن عروض الوجوب و الامكان للأثر باعتبارين. ١

این جواب از سؤال دیگر است، تقریرش این است که: مذکور شد که قادر کسیست که اگر خواهد می کند فعلی و اگر خواهد نمی کند، و ما را امری هست نافی این معنی، به جهت آن که مؤثر یا مستجمع جمیع جهات تأثیر است یا نه؟ اگر اوّل است وجود اثر از او واجب است و الّا محتاج است ترجیح وجود آن به مرجّح زایدی از او، پس جهات تأثیر تمام در واجب نیست و این خلاف فرض قدرت است. یا آن که لازم می آید در این صورت ترجیح بدون مرجّحی که وجود تمام اسباب باشد، و این هم نیز باطل است بالضّروره.

وایضاً اگر مستجمع جمیع جهات تأثیر نباشد محال است صدور اثر از او. مدّعا آن که در این صورت ممکن نیست تحقّق قادر بودن او از جهت آن که بر تقدیر حصول جمیع جهات ممتنع است ترک فعل، و بر تقدیر انتفاء بعض ممتنع است فعل، پس متحقق نیست امکان وقوع طرفین وجود و عدم از واجب.

و تقریر جواب این است که: اثر را عارض می شود نسبت و جوب و امکان به دو اعتبار، پس متحقّق نمی شود موجب بودن فاعل مطلقاً از جهت ملاحظه این دو اعتبار، و اللا یعنی بدون این دو جهت لازم می آید ترجیح بدون مرجّحی. و بیانش این است که: برفرض

١. كشف المراد / ٢٨١

استجماع مؤثّر با جمیع آنچه لابد است او را در مؤثریّت به این نحو که مؤثّر مختار مأخوذ شود با قدرتی که مساوی باشد طرفین وجود و عدم نسبت به آن [الف \_ ۲۱۱] قادر و قادریت او متحقق باشد با تحقق داعی که مرجّح احد طرفینش باشد، پس در این صورت /\*ب/۱۱، واجب است فصل بعد از تحقّق این هر دو نظر به وجود داعی و قدرت او، و نیست تنافی میان این وجوب و میان امکان نظر به مجرّد قدرت و اختیار. و این از این قبیل است که اگر فرض کنیم وقوع فعل را از مختار، پس بتحقیق می گردد آن فعل واجب از جهت فرض وقوع آن و این منافی اختیار نیست.

و در شرح ملاعلی واقع است که امکان نظر به ذات واجب است بدون اراده، و وجوب با ارادهٔ فاعل است. و در شرح حاج محمود واقع است که وجوب فعل و ترکش نظر به داعی و عدم آن است، و امکان نظر به ذات قادر است با قطع نظر از داعی. و به این تحقیق مندفع می شود جمیع محذورهای اکثر متکلمین که گفته اند که قادر ترجیح می دهد احد مقدورش را از فعل و ترک بر دیگری بدون مرجحی.

17

قال: و يمكن اجتماع القدرة على الوجود في المستقبل مع العدم في الحال. ٢

این جواب از سؤال دیگر است، و تقریر آن این است که: اثر اگر حاصل است و به فعل آمده الحال، پس واجب است در این صورت و ۲۰

١. كشف المراد / ٣١١

٢. كشف المراد / ٢٨٢: و اجتماع القدرة على المستقبل مع العدم.

مقدور نیست طرفین، و اگر اثر معدوم است و به فعل نیامده، پس ممتنع است و مقدور ایضاً نیست.

و تقریر جواب این است که: اثر فاعل معدوم است در حال حصول و تحقق قدرت، و نمی گوییم که قدرت در حال عدم اثر فاعل وجود دادن است و ایجاد موجودی می کند در این حال، بلکه ایجاد می کند در مستقبل پس الحال ممکن است اجتماع قدرت بر وجود در مستقبل با عدم قدرت در حال.

گفته نشود که وجود آن قدرت در استقبال ممکن نیست در حال، از جهت آن که مشروط و موقوف است و جودش به حصول استقبالی که ممتنع است آن در حال و هرگاه این نحو باشد، پس قدرت در حال نخواهد بود بلکه در وقت [ب ـ ۲۱۱] و جود استقبال است؛ پس عود میکند کلام پیش از این. از جهت آن که در جواب گفته می شود که قدرت متعلق به و جود در استقبال نیست در حین خال، بلکه آن قدرت باز در استقبال است.

### ١٦ قال: و انتفاء الفعل ليس فعل الضّد. ٢

این جواب از سؤال دیگر است، و تقریرش این است که: قادر متعلّق نیست فعلش به عدم، و مؤثّر قادر باید فعل و ترک هر دو مقدورش باشد و متمکّن باشد در هر دو، و ترکِ امر غیر مقدور است از جهت آن که ترک عدم است، و عدم نفی محض است و نفی محض

11

۲.

مقدور نمی باشد، پس چون قدرت به عدم دارد؟

و جواب گفته اند که: قادر کسیست که صحیح باشد از او این که بکند و این که نکند، و نکردن و ترک آن کردن غیر فعل ترک و کردن ترک است.

علاّمه ـ رحمه اللّه ـ ایراد نموده که این جواب /\*الف/۱۲۱/از سؤالیست که تقریر آن این است که: قادر را فعلش متعلّق نیست به عدم و به وجود؛ امّا مقدّمهٔ اولی: از جهت آن که فعل مستدعی وجود است و امتیاز، و این هر دو ممتنع است در معدوم، از جهت آن که چیزی که نباشد و ممتاز نباشد چه تواند متعلّق به آن شد، چنانچه طالب مجهول مطلق بودن محال است، و به هیچ چه توان کرد؟ و امّا مقدّمهٔ ثانیه: از جهت آن که شما گفتید که قادر کسیست که ممکن است او را فعل و ممکن است ترک، و هرگاه منتفی باشد امکانِ ترک، منتفیست امکانِ فعل؛ از جهت آن که فعل و ترک تخلّفِ از هم و واسطه ندارند، و فعل جایی متحقّق می شود که ترک آن از ممکن شده باشد، یعنی از جمله ممکنات باشد ترک آن. پس در وقت انتفاء امکان ترکِ امکان فعل نیز منتفی است، و ایضاً قادر کسیست که فعل و ترک هر دو را او فعل نیز منتفی است، و ایضاً قادر کسیست که فعل و ترک هر دو را او قادر باشد، و به انتفاء یک جزء مجموع منتفی می شود.

و جواب گفته مصنّف ـ رحمه اللّه ـ که قادر کسیست که ممکن باشد که بکند و ممکن باشد که نکند، و نکردن عبارت از فعل ضدّ نیست که کردن الف ـ ۲۱۲] نکردن باشد، بلکه ترک کردن است.

## قال: و عموميّة العلّة تستلزم عموميّة الصفة. ا

علاّمه ـرحمه الله ـ گفته که اراده نموده مصنّف ـرحمه الله ـ بیان این را آن که خدای ـ تعالی ـ قادر است بر هر مقدوری، و این مذهب اشاعره است و مخالفت این نموده اند اکثر متکلّمین، از جهت آن که فلاسفه گفته اند که خدای ـ تعالی ـ قادر نیست بر امور متعدّده؛ زیرا که از واحد من جمیع الجهات امور متعدّده صادر نمی شود بلکه قادر است بر شیء واحد. و پیش گذشت بطلان قول ایشان.

م و مجوس رفته اند به این که خیر از جانب خدای ـ تعالی ـ است و شرّ از شیطان است، از جهت آن که خدای ـ تعالی ـ خیر محض است و فاعل شرّ شریر است.

و ثنويه گفتهاند كه خير از نور است و شرّ از ظلمت است.

۱۲ و نظام گفته است که خدای ـ تعالی ـ قدرت بر قبیح ندارد از جهت آن که دلالت بر جهل به قبح آن می کند یا دلیل حاجت داشتن او به آن قبیح است بر تقدیر وقوع قبیح از او.

و رفته است بلخی به این که خدای ـ تعالی ـ قدرت بر مثل مقدور عبد ندارد، از جهت آن که مقدور عبد یا طاعت است یا امر غیر طاعت مثل فعل عبث و عدم فرمان است. و در شروح دیگر سفه و عبث هر دو هست و اینها از سفاهت / \*ب/۱٦۱/ است.

و رفته اند جبائیان به این که خدای ـ تعالی ـ قدرت بر عین مقدور ۲ عبد ندارد و الا لازم می آید اجتماع وجود و عدم بر تقریر این که

١. كشف المراد / ٢٨٣

17

خدای ـ تعالی ـ اراده احداث امری داشته باشد و عبد اراده عدم آن فعل داشته باشد، پس بنابر قدرت خدای ـ تعالی ـ باید آن فعل از عبد واقع شود و بنابر ارادهٔ عبد باید آن فعل واقع نشود. و این سخنها همه باطل است.

امّا اجتماع وجود و عدم از جهت آن که مقتضی تعلّق قدرت به مقدور امکان است؛ زیرا که اگر واجب باشد فعل آن چیز یا ممتنع باشد قدرت تعلّق به آن نخواهد داشت، و اگر در مرتبه امکان باشد در جمیع قدرت ساری و مساوی است. پس بنابر این حکم [ب ـ ۲۱۲] مقصود ثابت می شود که آن صحّت تعلّق قدرت است بر همه. و به این اشاره کرده است مصنّف ـ رحمه الله ـ به قول خود که گفته است «و عمومیّة العلّه» الی آخره یعنی عمومیّت علّت مقدوریّت که امکان است مستلزم عمومیّت صفت قدرت است بر هر مقدوری.

و جواب گفته شده از شبهه مجوس این که مراد از خیر و شریر اگر بوده باشد فعل خیر و شرّ، پس آنچه علاّمه ـ رحمه الله ـ در این مقام گفته جهت ردّ مجوس که: «فلم لایجوز استنادهما الی شیء واحد»، یعنی منع می کنیم این را که فاعل خیر و شرّ واحد نمی تواند بود.

و حاج محمود گفته در این مقام: «و اعترض علی دلیلهم بأنا لانسلّم أنّ الشیء الواحد لایمکن ان یکون خیرا شریرا، ان ارادوا بهما فاعلهما.» و ممکن است که گفته شود لمّش چیست که جایز نیست استنادشان به شیء واحد به این نحو که این دو فعل از فاعل غیر جدا باشد، یعنی امر واحدی را قادر حقیقی ایجاد کند به اختیار که خارج از حکم الواسطه غیر معقوله باشد، و مصوّر شود ایجاد اشیا از او،

چنانچه حاج محمود در این مقام گفته: «قال ابن المطهّر الحلّی و کلّ ذلک بسوء فهمهم و قلّة تحصیلهم، و الأصل فیه انّه تعالی واجب الوجود، و کلّ ما عداه ممکن الوجود، فکلّ ممکن امّا أن یصدر عنه تعالی أو عمّا یصدر عنه عالی ـ و لو عرف هؤلاء الیه ـ تعالی ـ حقّ المعرفة لم تتعدّ آراؤهم». و بنابراین ممکن است که عبارت علاّمه که در شرح این کلام که گفته: «لم لایجوز استنادهما الی شیء واحد» مراد شیء واحد مخلوقی باشد از خدای ـ تعالی ـ که از آن خیر و شرّ ناشی شود، یا مراد از این کلام اصل منع باشد چنانچه مذکور شد.

و ملاّعلى ذكر نموده در شرح خود بعد از ذكر شبههٔ مجوس به این عبارت كه: «و الجواب منع قولهم الواحد لایكون خیراً و شریراً، اللّهم الاّ أن یراد بالخیر من یغلب خیره علی شرّه، و بالشریر من یغلب شرّه علی خیره، كما ینبؤ عنه ظاهر اللّغة، فلایجتمعان [حینئذ] فی واحد لكنّه غیر لازم ممّا ذكر». ا

و ایضاً حاج محمود در شرح این متن گفته: «و ان أرادوا بهما أی بکونه [الف ـ ۲۱۳] خیراً و شریراً کثیر الخیر و الشّر، فلا نسلّم أنّ کونه تعالی ـ قادراً علی جمیع المقدورات یوجب اتّصافه بهما». و ایضا خیر و شر نیستند ذاتی امر واحد، پس ممکن است که چیزی خیر باشد قیاس به چیز دیگر، و در این وقت باشد قیاس به چیز دیگر، و در این وقت استنادشان به ذات واحده شود. و چون این جواب مجوس و ثنوی هر دو بود در جواب اکتفا به یکی نمود.

١. شرح التجريد / ٣١٢

و از شبههٔ نظّام جواب گفته شده که محال حاصل است نسبت و نظر به سوی داعی، و این منافی امکان ذاتی نیست که مقتضی صحّت تعلّق قادر است، و مانع در داعی و باعث فعل است که منع اصل فعل مقدور تنها میکند، یعنی در شأن واجب فعل قبیح صورت ندارد، و داعی و باعثی جهت فعل در ذات او نیست، نه آن که او در اصل قادر این نیست.

و از شبههٔ بلخی جواب گفته شده که طاعت و سفاهت دو وصفیند که اقتضای اختلاف این مقدورات که شریکند در مقدوریّت به حسب ذات نمی کنند، بلکه بالذّات مقدور هستند هر چند به سبب امر عرضی اکه لایق به شأن قادر نیست متحقّق نشود موصوفشان.

و جواب گفته است از شبههٔ جبائیین به این که عدم حاصل می شود هرگاه یافت نشود داعی و باعثی از برای آن، و قادر دیگر در ایجاد آن مقدور نباشد، پس هرگاه باعث در ایجاد دیگری نیز باشد اختلاف در ایجاد و عدم ایجاد آن مقدور در مابین /\*الف/١٦٢/نخواهد بود.

و علامه \_رحمه الله \_ در كتاب مناهج اليقين در بحث رابع در باب قادريّت المارى \_ تعالى \_ طيّ تذنيب اين مذهب ايراد نمود كه: «و أمّا النظام فانّه قال: ان الله \_ تعالى \_ غير قادر على القبيح لأنّ صدوره عنه يستلزم الجهل او الحاجة، و هما محالان، فيكون الملزوم "كذلك. و الجواب [عنه]: الجهل و الحاجة لا زمان للوقوع لاللقدرة عليه سؤال: ٢٠٠٠

۲. م: قدریت

۱. م: امرضى

٣. ن: اللزوم

الوقوع اذا كان محالاً لم يتحقّق القدرة؟ جواب ': استحالة الوقوع بالنّظر الى الدّاعى لا الى كون الفعل مستحيلاً، و القادر ليس هو الّذى يصحّ منه الفعل على كلّ وجه [ب ـ ٢١٣]، بل هو الّذى يصحّ منه الفعل على بعض الوجوه، فالداعى لو يتحقّق على فعل القبيح ليتحقّق الفعل ،» '.

و ایضاً در آن مقام ایراد نموده. «و أمّا الکعبی فانّه زعم أنّ الله ـ تعالی ـ لایقدر علی مثل مقدور العبد لأنّ مقدوره امّا طاعة أو سفه أو عبث، و هی منتفیة فی حقّه ـ تعالی ـ و جوابه: أنّ الفعل أمر مغایر لکونه طاعة أو سفها أو عبثاً؛ فانّ هذه [ال] صفات عارضة له لاتقدح فی القابل "الذّاتی و ان جاز تعلّق قدرته تعالی به نظراً الی القدرة لا الی الدّاعی». <sup>3</sup>

و ایضاً ایراد نموده: «و أمّا ابوعلی و ابوهاشم و أصحابهما فزعموا انّه ـ تعالی ـ غیر قادر علی نفس مقدور العبد. و أجازه ابوالهـذیل و ابوالحسین و الاشاعرة للدّلیل علی قدرته لکلّ مقدور و احتّج ابوعلی و ابنه بلزوم اجتماع قادرین علی مقدور واحد، و هو محال علی ما مرّ، و الجواب المنع من الاستحالة و قد سلفوا هذا المذهب ما ذهب الیه السیّد مرتضی، رحمه اللّه تعالی ٥».

و آنچه ملاّعلی در شرح خود در جواب شبهه مجوس گفته بود به این مضمون که منع می کنیم قول ایشان را که «واحد لایکون خیراً و

۱. کذا

٢. مناهج اليقين / ١٦٣

٤. مناهج اليقين / ١٦٣

٣. مصدر: التماثل

٥. مناهج اليقين / ١٦٣

11

شریراً» – اللّهم – مگر این که مراد از خیّر کسی باشد که غالب باشد خیرش بر شرش و از شریر بر عکس آن، چنانچه ظاهر لغت دلالت بر آن دارد؛ پس در یک جا جمع نمی شوند. لیکن این لازم نیست از آنچه مذکور شد و از اخبار او در این کلام چنانچه گفته: «لکنّه غیر لازم» مفادش از عبارت حاج محمود که بعد از عبارت ملاّعلی سابقاً مذکور شد ظاهر و مبیّن می گردد که کدام است غیر لازم.

#### مسألة ثانيه

### در این است که خدای تعالی عالم است

قال: و الاحكام و التجرّد و استناد كلّ شيء اليه دلايل العلم. ١

چون فارغ شد مصنف ـ رحمه الله ـ از بیان آن که خدای ـ تعالی ـ قادر است و کیفیّت قدرت او بیان شد، شروع نمود در بحث بودن خدای ـ تعالی ـ عالم و کیفیّت علم او، پس استدلال نموده بر بودن خدای تعالی عالم به سه وجه، [الف ـ ۲۱٤] اوّلِ وجوه وجه متکلّمین است و دو وجه دیگر از حکما است.

وجه اوّل این است که خدای ـ تعالی ـ کرده است افعال محکمه متقنه را از روی حکمت و مصلحت که متقن و محکم نموده ـ که «احکام» متن را از باب افعال اعتبار کرده اند ـ و هر کس چنین کند پس او عالم است به آنها. امّا مقدّمه اولی که از روی حکمت کرده افعال را پس محسوس است، از جهت آن که عالم که خلق شده یا فلکیست یا

١. كشف المراد / ٢٨٤

عنصری و آثار حکمت در هر دو ظاهر و اظهر من الشمس است نزد حسّ. و امّا مقدّمهٔ ثانیه که عالم است ظاهر است بالضّروره، جهت آن که غیر عالم این نحو امور که به این حکمت و مصلحت باشد مکرر مرّة بعد اُخری از او متمشّی نمی شود.

و وجه دویم در عالمیّت خدای ـ تعالی ـ آن است که خدای ـ تعالی ـ مجرّد است، و هر مجرّدی فی نفسه عالم است به ذات خود و به غیر خود. امّا صغری که مجرّد بودن اوست مِن بعد که نفی جسم و جسمانی بودن او می شود ظاهر می گردد. و امّا کبری که هر مجرّدی مالم است از جهت آن که هر مجرّدی پس ذات او حاصل است بالذّات از برای ذاتش نه به سبب غیر که مثل صورتی از معلوم جهت او باشد نیست، و هر مجرّدی که حاصل شود از برای او مجرّد پس عاقل آن مجرّد خواهد بود، از جهت آن که ما نمی خواهیم از تعقل مگر حصول را. پس در این صورت هر مجرّدی عاقل ذات خود است مگر حصول را. پس در این صورت هر مجرّدی کیفیّات نفسانیه ذکر این نموده.

و امّا این که هر مجرّد بالذّاتی عالم به غیر است از جهت آن است که هر مجرّدی است که معقول و مصوّر شود تنها و هر چه ممکن است که مصوّر شود با ممکن است که معقول و مصوّر شود با غیر، و هر مجرّدی که معقول با غیر می تواند تصوّر شد پس عاقل او عاقل آن [ب ـ ۲۱٤] غیر هم هست البته. / ۴ب/۱۹۲/ امّا ثبوت عاقل آن [ب ـ ۲۱٤] غیر هم هست البته.

۱. ن : مجرد

17

معقولیّت از برای هر مجرّد بالذّاتی پس ظاهر است [که] اقلاّ خود تعقل خود میکند از جهت آن که مانع از تعقل گفته اند مادّه است نه غیر آن، امّا صحّت مقارن بودن امری به امری در این مقام در حین معقولیّت آن از جهت آن است که هر معقولی منفک از امور عامّه مثل امکان و وجود نیست، پس تعقل به این امور می شود. و امّا ثبوت عاقلیت در صورت مقارنت مجرّد مر غیر را که گفته شد که پس عاقل او عاقل آن غیر هم هست باید دانست که عاقل بودن به آن غیر موقوف بر حضور آن غیر به این نحو که موجود شود بالفعل نزد عقل آن عاقل نیست، از جهت آن که صانع پیش از وجود مصنوع تعقل آن می کند پس در تعقل نیست فعلیّت موقوف علیه و لازم از جهت آن که این معنی باطل است، بلکه امکان تعقل چیزی به معنی امکان مقارنت امری است در تعقل فقط.

و در حاشية خفرى واقع شده 'كه: «المجرّد بالفعل لا يحتاج الى ان يتغيّر فيه شيء حتّى يصير معقولا بالفعل، فهو اذاً معقول بالفعل». و ايضاً ايراد نموده در آن جاكه: «المجرّد عن المادّه امّا أن يصحّ أن يعقل أو لا يصحّ أن يعقل أن يعقل، و محال أن لا يصحّ أن يعقل فان كلّ موجود يمكن أن يعقل فاذن انّما يصحّ أن يعقل امّا بأن لا يتغيّر فيه شيء حتّى يصير معقولاً بالفعل، أو بأن يتغيّر فيه شيء حتّى يصير كالحال في المعقولات بالقوّة الّتي يحتاج الى مجرّد يجرّدها عن المادّة، حتّى يصير معقولاً؛ لكن هذا الحكم لا يصحّ في المجرّد بالفعل؛ فاذاً المجرّد يصير معقولاً؛ فاذاً المجرّد

۱. م : شود

بالفعل لا يحتاج الى ان يتغيّر فيه شيء حتّى يصير معقولا بالفعل فهو اذاً معقول بالفعل». و در اين وجه ابحاث بسيار است كه مذكور است در كتب عقليه.

وجه ثالث این است که هر موجودی [الف - ۲۱۵] سوای واجب ممکن است - چنانچه در باب وحدانیّت واجب خواهد آمد - و هر ممکنی مستند به واجب است یا ابتداءً یا به واسطه بر نحوی که پیش گذشت، و سابق مذکور شد که علم تامّ به علّت مستلزم علم به معلول است و خدای - تعالی - عالم به ذات خود هست پس عالم است به غیر خود.

قال: و الاخير عامّ. <sup>ا</sup>

۱۲ وجه اخیر از ادلّه ثلاثه که استناد کلّ شیء الیه است و دالّ است بر آن که خدای ـ تعالی ـ عالم است، دلالتش بر عمومیّت علم اوست به کلّ معلوم. و تقریرش این است که: هر موجودی سوای واجب ممکن است و هر ممکنی مستند است به واجب، پس واجب الوجود عالم است به ممکنات خواه آن که آن ممکن جزئی باشد یا کلّی، و خواه آن که موجود قائم به ذات خود باشد یا عرض قائم به غیر باشد، و خواه آن که موجود خارجی باشد یا موجود ذهنی باشد ـ از جهت و خواه آن که وجود ذهنی نیز از جملهٔ ممکنات است پس مستند به واجب آن که وجود ذهنی نیز از جملهٔ ممکنات است پس مستند به واجب است ـ خواه آن صورت ذهنیّه امر وجودی باشد یا عـدمی مـمکن

١. كشف المراد / ٢٨٥

٢. م ، الف : باشد

۲.

باشد ایا ممتنع، پس چیزی غایب از علم خدا نیست از ممکنات و ممتنعات که در ذهنی مصوّر توانند شد چون مستند به اویند ممه.

و حاج محمود در شرح خود «عام» را شامل مذهب حکما و متکلمین هر دو گرفته و به این معنی حمل نموده عموم را اوّلاً: از جهت آن که استناد کلّ اشیا به او اقتضای عالمیّت نمی کند مادام که ضمّ نشود به آن عالمیّت به ذات خود، و این مبیّن نمی شود مگر به مجرّد بودن. پس استناد و تجرّد هر دو دالند بر علم خدا به ممکنات. ثانیاً: از جهت آن که استناد هر چیزی به خدای ـ تعالی ـ شامل مذهب متکلّمین نیز هست به سبب آن که استناد به خدا اعمّ از آن است که به اختیار باشد و اراده یا نه، پس وجه [ب ـ ۲۱۵] تخصیصی به احدهما ندارد. و وجه ثالث از جهت آن که اگر تسلیم کنیم که کلّ از تجرّد و استناد همهٔ اشیا به خدا دلیل مستقبل بر علم خدا هست به همه.

پس ظاهر است که عموم اگر حمل شود بر آنچه شرّاح دیگر حمل نموده اند وارد می آید بر آن این که امر بر عکس این است، از جهت آن که هر واحد از احکام و تجرّد افاده علم به موجودات و معدومات می کند و استناد مذکور مقتضی علم به موجودات تنها است، پس این هر دو اعمّ از آن شدند بر آاین اعمّ، پس حکم عکس شد. لیکن در این حمل محلّ حرف هست، از جهت آن که هرگاه همه چیز مستند به او باشد مصلحت در عدم امور غیرموجوده هم با او خواهد بود، فتامّل! لیکن به خاطر می رسد که اگر به حکمت امور را

٢. الف: او شد

١. م ، الف : باشد

٣. م: نه

کردن و موافق مصلحت نمودن داخل چیزی است، پس در ضمن است ادکل شیء الیه خواهد بود، پس دلیل دو امی شود نه سه و علامه درحمه الله در شرح خودگفته که این برهان شریفیست که بر مطلب معلوم قاطع است.

### قال: و التّغاير اعتباري. ٢

چون فارغ شد مصنّف ـ رحمه / \*الف / ۱۹۳ / الله ـ از استدلال معلم بودن خدای ـ تعالی ـ به کلّ معلوم، شروع نمود در جواب اعتراضات وارده از مخالفین، و ابتدا نمود بر اعتراض کسی که نفی کرده علم واجب الوجود را به ذات خودش. و مصنّف ذکر اعتراض را صریحاً ننموده بلکه جواب از آن گفته و حذف نموده ذکر آن را، چون معلوم بود.

لیکن تقریر اعتراض آن است که: علم یا اصل اضافه است میان عالم و معلوم، یا مستلزم اضافه است، و بر هر تقدیر لابد است از مغایرت، و مغایرت در صور علم خدای ـ تعالی ـ به ذات خود میان عالم و معلوم نیست، پس علم نیست.

و جواب آن است که مغایرت گاهی بالذات و گاهی مغایرت به اعتبار می باشد، و در این جا مغایرت اعتباری هست که ذات واجب الوجود از جهت آن که عالم است غیر جهت معلومیّت است، و این قدر مغایرت جهت تعلّق علم کافیست [الف \_ ۲۱۲].

قال: و لايستدعى العلم صوراً مغايرة للمعلومات عنده، لأن نسبة الحصول اليه أشد من نسبة الصور المعقوله لنا. ا

این جواب از اعتراض دیگر است که ایراد نموده کسی که نفی علم خدای ـ تعالی ـ نموده نسبت به ماهیّاتی که مغایر ذات او است. و تقریر اعتراض آن است که علم صورت مساوی معلوم است در عالم، پس اگر بوده باشد خدای ـ تعالی ـ عالم به غیر خود از ماهیّات، لازم می آید حصول صور آن معلومات در ذات خدای تعالی، و مستلزم کثرت و تعدّد واجب می شود به اعتبار امور متعدّده در ذات واجب، و مستلزم آن است که خدای ـ تعالی ـ قابل باشد و فاعل، و محلّ آثار خود باشد و معلولات حالّ در ذات واجب باشند، و خدای ـ تعالی ـ از این قرار ایجاد چیزی که مباین ذات اوست نمی کند، و به غیر امور موجوده حالّه در خود ایجاد نکرده بلکه به توسّط این امور حالّه در خود ایجاد اشیاء می کند به جهت ضروری بودن علم فاعل به افعال خود ایجاد اشیاء می کند به جهت ضروری بودن علم فاعل به افعال پیش از تحقّق؛ و کلّ اینها باطل است.

و تقریر جواب این است که علم واجب استدعا نمی کند صورتی را مغایر عین معلومات نزد خدای ـ تعالی ـ بلکه اصل حضور معلومات معلومه کافیست حصولشان نزد خدای تعالی بدون صورت، از جهت آن که علم حصول چیزی است نزد مجرّد چنانچه گذشت / \* ب / ۱۹۳/ و شکّی نیست که اشیا همه حاصلند نزد او به جهت آن که موجد و علّت اشیا است، و حصول و ظهور اثر نزد مؤتّر ۲۰

كشف المراد / ٢٨٦ . ن : مغايراً

که فاعل است اشد است از حصول مقبول نسبت به قابل، با وجود آن که ثانی که قابل است در ادراک ذات خود مستدعی حصول صورتی مغایر ذات مقبول نیست، و اقتضای صورتی به غیر ذات که حاصل است نمی کند.

و بتحقیق که ما هرگاه تعقّل ذوات خود بکنیم محتاج نیستیم به صورت مغایر ذات خود، بعد از آن هرگاه ادراک کنیم چیزی را به صورتی که حاصل [ب ـ ۲۱٦] شود در اذهان ما، پس بدرستی که ما ادراک میکنیم آن صورت حاصله در ذهن را به ذات آن صورت نه به اعتبار صورت دیگر، و الا لازم می آید تضاعف صور با وجود آن که این صورت حاصل است از برای ذوات به مشارکت عقول، نه بانفرادها.

۱. م : ذوات

۲.

علم او است، این این دو علّت مختلفند به اعتبار، همچنین است معلول و اجب، و علم به معلول متّحدند بالذّات، و مغایرند به اعتبار.

و علاّمه ـ رحمه الله ـ در شرح خودگفته که این بحث شریفیست که اشاره نموده به آن صاحب تحصیل و بسط داده مصنّف ـ رحمه الله ـ در شرح اشارات. و به این تحقیق مندفع می شود جمیع محالات لازمه به سبب احصول صورت در ذات حق تعالی، تعالی الله عن ذلک علوّا کبیرا.

### قال: و تغيّر الاضافات ممكن. ٢

این جواب از اعتراض حکماست که گفته اند خدای ـ تعالی ـ علم متغیّر به جزئیّات زمانیه ندارد. و تقریر اعتراض این است که علم متغیّر می شود به تغیّر معلوم و الاّ علم مطابق معلوم نخواهد بود و جزئیّات زمانیّه متغیّر می شوند، پس اگر جزئیّات /\*الف/١٦٤/ زمانیّه که متغیّر می شوند معلوم واجب [الف ـ ٢١٧] الوجود باشد لازم می آید تغییر علم خدای ـ تعالی ـ و تغییر علم خدا محال است، از جهت آن که علم عین ذات است.

جواب گفته شده که: تغییر در این جا به اضافه است، از جهت آن که علم را یا اصل اضافه دانسته اند، یا صاحب اضافه؛ به هر تقدیر در اضافه تغییر شده، یعنی مطابق معلوم است و تغییر در آن شده که نسبت علم به معلوم می باشد، و تغییر در آن شده نه در ذات واجب،

١. الف: يس

پس همیشه به این نحو که ممکنات میباشند خدای - تعالی - عالم بوده و هست، و متغیّر نمی شود او و اوصاف حقیقیّهٔ او، مثل قدرت که متغیّر می شود نسبت به مقدورِ معدوم در حین عدم آن، یعنی تعلّق به آن قدرت نمی گیرد اگر چه معدوم و متغیّر نمی شود قدرت فی نفسها. و تغییر اضافات جایز است از جهت آن که امور اعتباریّه غیر محقّقه در خارجند این است آنچه علاّمه - رحمه اللّه - تحقیق کرده.

و در بعضى از امالى ملاحظه شدكه از مصنّف ـ رحمه الله ـ نقل نمودهاند که گفته که تغییر در اضافات می شود، یعنی تغییر در معلومات مي شود نه در علم، و اين كلام حقّ است جهت آن كه از ازل خدای ـ تعالى ـ علم به آنچه مى شود دارد، پس تغيير در علم نشده بلکه در معلوم شده، مثل آن که کسی تصوّر بیتی بکند بعد از آن بنا گذارد آن را، پس علم آن به این امور قبل از بنا و بعد از آن متغیّر نمی شود؛ و علم خدای ـ تعالی ـ به این امور به وجه کلّی است، یعنی محتاج به زمان و مكان نيست، و اين معنيست كه گفته اند جهت آنچه مشهور است که علم خدای ـ تعالى ـ به جزئيّات به نحو کلّى است، يعنى مثل علم به كلّيات مستمرّ و ثابت است و متغيّر نمي شود اصلاً. و در حاشیهٔ ملاّی خفری واقع شده «و انّه ـ تعالى ـ يعلم الجزئيّات على وجه كلّى، أي يعلم جميع الجزئيّات بالكليّة بحيث لا يعزب عن علمه شيء منه.» و ايضاً ايراد نموده: «انّ العلم [ب \_ ٢١٧] عندنا نفس المعلوم و المتغيّر فيه ليس الا التغيّر في المعلومات، و

۲.

لایلزم منه التغیّر فی ذات العالم، بل انّما یلزمه التغیّر فی الحضور الّذی هو لازم العلم و هو امر اضافی اعتباری، و هذا التغیّر جایز بالنّسبة الی الواجب». پس مستفاد می شود که علم اجمالی عین ذات واجب است و علم تفصیلی حضوری که اضافه به علم اجمالی می شود خارج است از ذات؛ و بتحقیق است حکم اراده موافق علم آ.

### قال: و یمکن اجتماع الوجوب و الامکان باعتبارین. $^{\text{T}}$

این جواب از احتجاج کسیست که نفی علم خدای ـ تعالی ـ نموده نسبت به متجددات، یعنی امور متجدده پیش از وجودشان و تجدد ایشان که اگر خدای ـ تعالی ـ عالم باشد لازم است و جوب و جود اینها و الآکه اگر و اجب نباشد و جوب و جود متجددات، پس جایز است که موجود نشوند، پس منقلب می شود علم خدای ـ تعالی ـ به جهل و این محال است.

و جواب آن است که: اگر اراده نموده شده به وجوب وجود آنچه علم دارد خدای ـ تعالی ـ به آنها واجب بودن صدور آنها را به سبب این علم که این علم علّت باشد، این باطل است؛ زیراکه خدای ـ تعالی ـ علم به ذات خود و علم به معدومات دارد با وجود آن که این علم موجب صدور ذاتش از او نمی شود، و همچنین موجب صدور معدومات از او نمی شود. و اگر اراده نموده اند از این وجوب، وجوب مطابقه این امور را با علم واجب، پس این صحیح است لیکن علم تابع

٢. م ، الف : \_ و بتحقيق ... علم

۱. ن: يلزم

٣. كشف المراد / ٢٨٧. م: الوجود

معلوم است و علّت نيست و اين وجوب لاحق است نـه سـابق. پس منافي امكان ذاتي نيست. و به اين اشاره نموده مصنّف ـ رحمه الله ـ كه گفته: «و يمكن اجتماع الوجوب و الامكان باعتبارين».

و در حاشیهٔ خفری واقع است: «و نعم ما قال عالم من اهل بیت النبوّة ١ - عليهم السّلام - هل سمّى عالماً و قادراً، لا لأنه وهب العلم للعلماء و القدرة للقادرين، و كلّ ما ميّزتموه باوهامكم في ادقّ معانيه مخلوق مصنوع مثلكم مردود اليكم ٢ و البارى ـ تعالى ـ و اهب الحياة و مقدّر الموت [الف ـ ٢١٨] و لعلّ النّمل الصّغار يتوّهم انّ الله ـ تعالى ـ زبانتين فانهما كمالها، و يتصوّر أن عدمها نقصان لمن لا يكونان له هكذا حال العقلاء فيها يصفون الله ـ تعالى ـ به فيها احتسب و الى الله المفزع».

### مسألة ثالثه

### در این است که خدای تعالی حیّ است

قال: و كلّ قادر عالم حيّ بالضرورة. $^{"}$ 

اتّفاق نموده اند مردم بر این که خدای ـ تعالی ـ حی است، و 17 اختلاف نمو دهاند در تفسير حيّ.

پس گفته اند<sup>٤</sup> قومي كه نفي /\*ب/١٦٤/ صفات ثبوتيّه از خداي ـ تعالى ـ نمودهاند كه حي عبارت است از آن كه خداى تعالى محال

٤. م: گفته

١. اخ: و هو امام محمد التقى عليه السلام

۲. وافي ج ۸۸/۱ چاپ سنگي

٣. كشف المراد / ٢٨٧

11

17

۲.

نیست که قادر باشد و عالم باشد، به جهت آن که ذی حیات چنین می باشد.

و دیگران گفته اند که او کسیست که حالی دارد که به جهت آن حال صحیح است که عالم و قادر باشد.

و تحقیق این است که صفات خدای تعالی اگر گفته شود که زاید بر ذات اوست و الا ذاتش است، پس حیات صفت ثبو تیه است که زاید بر ذات اوست و الا پس مرجع این به صفت سلبیّه راجع است که مذکور شد که محال نیست که عالم و قادر باشد. این است در شرح علاّمه و گفته است که این حق است. و ما بتحقیق بیان کردیم که خدای ـ تعالی ـ عالم و قادر است، پس بالضّروره حیّ است، به جهت آن که ثبوت صفتی فرع عدم استحالهٔ آن است و حیات در حیوان صفتیست که مقتضی حسّ و حرکت ارادیّه است و در مبحث کیفیّات نفسانیّه بیان معنی حیّ گذشت.

### مسألة رابعه

**در این است که خدای تعالی مرید است** 

قال: و تخصیص بعض الممكنات بالایجاب فی وقت یدل علی ارادته تعالی. ۱

اتفاق نمودهاند مسلمین بر این که خدای ـ تعالی ـ مرید است، لیکن اختلاف نمودهاند در معنی آن.

١. كشف المراد / ٢٨٨

پس ابوالحسین مرید بودن را نفس داعی گرفته است بر این معنی که علم خدای ـ تعالی ـ در افعال متحقق است بنابر مصلحتی که در آنها هست، و آن داعیست به ایجاد و آن علم مخصص است و این است [ب ـ ۲۱۸] معنی مرید بودن.

و نجّار گفته که این معنی سلبیست و آن بودن خدای ـ تعالی ـ است غیر مغلوب و لامستکره.

و کعبی گفته است که راجع است این معنی به این که خدای ـ تعالی ـ عالم است به افعال نفس خود و آنچه امر به عباد نموده از افعال غیر خود، پس نسبت به افعال خدا علم او اراده است و نسبت به افعال عباد امر خدا اراده او است.

و رفتهاند اشعریه و حنابله و جبائیان که این صفت زایده است بر علم.

و مصنف ـ رحمه الله ـ حجّت بر ثبوت اراده مطلقاً به این نحو نموده است که خدای ـ تعالی ـ ایجادِ بعضی ممکنات دون بعضی می کند با تساوی نسبت می کنات به قدرت، پس ناچار است از مخصّصی به غیر قدرتی که شأنش ایجاد باشد و به غیر علم تابع معلوم، و این مخصّص اراده است. و ایضاً بعض ممکنات مخصّص شده اند به ایجاد در وقتی خاصّی دون ما قبل و ما بعد آن با تساوی، الف/١٦٥/ پس لابد است از مرجّح غیر علم و قدرت و آن اراده

۱. م: \_عالم است

17

17

قال: و لیست زائدة على الدّاعى، و الاّ لزم تسلسل أو تعدّد القدماء. ا اختلاف نمودهاند مردم در این اراده.

پس رفته اند اشعریّه به اثبات امر زاید بر ذات که آن قدیمیست که مسمّی به اراده است.

و معتزله اختلاف نمودهاند، پس گفته است ابوالحسین که اراده نفس داعی است، یعنی داعی امر که میگویند اراده را میخواهند و آن علم به اصلح است؛ و این است آنچه مصنف اختیار نموده. و گفته است ابوعلی و ابوهاشم که: ارادهٔ خدای ـ تعالی ـ حادث است و در محلّی نیست.

و گفتهاند كراميه كه: اراده خدا حادث است در ذات خدا.

و دلیلی که بر این مصنّف ـ رحمه اللّه ـ نقل نموده این است که ارادهٔ خدا اگر قدیمی باشد به غیر داعی تعدّد قدما لازم می آید و تالی باطل است، پس مقدّم مثل آن است. و اگر اراده حادث باشد یا حادث در ذات خدا خواهد بود یا این که [الف ـ ۲۱۹] محلّی نخواهد داشت، به هر تقدیر لازم می آید تسلسل از جهت آن که حدوث اراده در وقتی دون آخر مستلزم ثبوت ارادهٔ مخصّصه است و همچنین الی غیر النهایة می رود و موقوف بر امور غیر متناهی محال است و جودش، پس باید مرادی محقّق نشود. "

و در حاشيهٔ خفري واقع است ٤ كه: «انّ الارادة التي هي أمر يرجّح

۲. ن ، م : \_ است

١. كشف المراد / ٢٨٨

٣. م ، الف : \_ و موقوف ... نشود

٤. ن ، م : \_ است

أحد طرفي المقدور على الآخر ليست زائدة على الذّات و اللّا لزم التسلسل في الارادة، كما الترمه بعض مشايخ المعتزلة، أو تعدّد القدماء كما التزمه بعض المتكلّمين، و كلاهما محالان. فان قيل اذا كان الارادة المرجّحة لأحد طرفي المقدور عين الذّات لم تكن القدرة عين الذّات اذ المعتبر فيها تعلّقها بالطّرفين على السّواء. قلت: الذّات باعتبار الذّات بدون اعتبار كونه علماً بالنفع و بالنّظام الأعلى هو الارادة المرجّحة».

#### مسألة خامسه

### در این است که خدای تعالی سمیع و بصیر است

قال: و النّقل دلّ على اتّصافه بالادراك و العقل على استحاله الآلات. ٢

اتّفاق نمودهاند مسلمون تماماً بر این که خدای ـ تعالی ـ مدرک است، و اختلاف نمودهاند در معنی آن. پس آنچه رفته است به آن ابوالحسين اين است كه معنى آن علم خداست به مسموعات و مبصرات. و اثبات نمو دهاند اشعریه و جماعتی از معتزله جهت ادراک ١٦ صفت زايدة بر علم را.

و دليل بر ثبوتِ بودن خداى ـ تعالى ـ سميع و بصير سماعي است، از جهت آن که قرآن بتحقیق دلالت بر این نموده و اجماع نمودهاند مسلمون بر این؛ پس گفته می شود که سمع و بصر در حقّ ما عباد مى باشد به آلات جسمانيّه و همچنين غير اينها از ادراكات، و اين

٢. كشف المراد / ٢٨٩

17

17

شرط ممتنع است در حقّ حق تعالى به حسب عقل، پس راجع است سمع و بصر به آنچه رفته است به آن ابوالحسين يا آن كه صفت زايده است غير مفتقره به آلات در حقّ حقّ تعالى.

### مسألة سادسه

### در این است که خدای تعالی متکلّم است

قال: و عمومیّة قدرته تدلّ على ثبوت الكلام و النّفسانى غیر معقول. \ / \*ب/١٦٥/

رفته اند مسلمون تماماً بر این که خدای ـ تعالی ـ متکلّم است، و اختلاف نموده اند [ب ـ ۲۱۹] در معنی تکلّم.

پس نزد معتزله این است که خدای ـ تعالی ـ ایجاد نمود حروف چندی و اصواتی در اجسام جمادیّه که دلالت میکند بر مراد.

وگفته است<sup>۲</sup> اشاعره که خدای ـ تعالی ـ متکلّم است، به این معنی که تکلّم امر قائم به ذات باشد در واجب غیر علم و اراده و سایر صفات واجب که دلالت می کند بر آن عبارات، و این کلام نفسانی است، و این نزد ایشان معنی واحد است که غیر امر و نهی و خبر است و نفی نموده اند از آن غیر اینها را از اسالیب کلام<sup>3</sup>.

و مصنّف ـ رحمه الله ـ استدلال بر ثبوت كلام به معنى اوّل ـ به

١. كشف المراد / ٢٨٩

٣. كشف المراد: و هو الكلام النفساني و هو عندم معنى واحد ليس بامر و لانهى و لاخبر و لاغير ذلك من اساليب الكلام.

٤. ن: + نيست

نحوی که مقدّم گذشت که خدای ـ تعالی ـ قادر است بر هر مقدوری ـ نموده، و شکّ نیست در امکان خلق اصوات در اجسام که دلالت بر مراد نماید. و اتفاق نمودهاند معتزله و اشاعره برامکان این، لیکن اشاعره اثبات معنی دیگر که مذکور شد نموده و معتزله نفی آن معنی نموده، از جهت آن که غیر معقول است، به سبب آن که تصوّر و تعقّل نمی شود ثبوت معنی غیر علم که نباشد امر و نهی و خبر و استخبار، و این معنی قدیم باشد. و تصدیق این نحو امری موقوف است اوّلا بر تصوّر این معنی.

و شيخ طبرسى ـ رحمه الله ـ در ضمن آيه ﴿ ما ننسخ من آية او ننسها ﴾ <sup>٢</sup> كه در سورهٔ بقره واقع است بعد از تفسير ﴿ أَلَم تعلم انّ الله على كلّ شيء قدير ﴾ در مجمع البيان ايراد نموده تحقيق اين مطلب را چنين: «و في هذه الآية دلالة على انّ القرآن محدث، و انّه غير الله ـ تعالى ـ لان القديم لايصحّ نسخه، و لانّه أثبت له مثلاً و أنّه سبحانه قادر عليه و ما كان داخلا تحت القدرة فهو فعل، و الفعل لايكون الا محدثاً. » و از اين كلام نفي قدم كلام الله ثابت است.

# قال: و انتفاء القبيح عنه تعالى يدلّ على صدقه. ٤

چون ثابت شد بودن خدای ـ تعالی ـ متکلّم و مبیّن شد معنی آن، شروع نمود مصنّف ـ رحمه اللّه تعالی ـ در بیان این که خدای ـ تعالی ـ صادق است. و بتحقیق که اتّفاق نموده اند [الف ـ ۲۲۰] مسلمون بر

۱. م : نموده
 ۲. بقره / ۲۰۰۱
 ۳. مجمع البيان ج ۱۸۲/۱
 ۱۸۲/۱

صدق حقّ، لیکن موافق اصول اشاعره که عقلاً قبیح پیش ایشان قبیح نیست، متمشّی نمی شود لزوم صدق این معنی. و امّا معتزله پس این مطلب پیش ایشان ظاهر النّبوت است، از جهت آن که کذب قبیح است نزد ایشان بالضّروره و اللّه ـ تعالی ـ منزّه از قبایح است از جهت آن که ۱ او حکیم است بر نحوی که خواهد آمد و حکیم راستگفتار و درست کردار است، پس کذب صادر نمی شود از او.

### مسألة سابعه

# در این است که خدای تعالی باقی است قال: و وجوب الوجود یدل علی سرمدیّته و نفی الزّائد. ۲

اتفاق نموده اند مثبتون صانع تعالى و قايلين به خدا بر اين كه خدا باقيست ابداً، و اختلاف نموده اند در معنى آن. پس اشعريه مثل ابوالحسين بر اين مذهبند كه باقيست به بقايى / \*الف/١٦٦/ كه قائم است به آن بقا. و آخرون مذهب ايشان اين است كه باقيست بالذّات، و اين معنى حقيست كه اختيار نموده مصنّف ـ رحمه الله ـ.

و دلیل بر این که خدا همیشه باقیست وجوب وجود اوست ۱۶ بالذات که سابق گذشت، و واجب الوجود بالذات را عدم بر آن جایز نیست و الا ممکن خواهد بود.

و اعتراضی که وارد است از بعضی در این جا این است که جایز است که وارد است که وارد است که و است

٢. كشف المراد / ٢٩٠

۱. م: - آن که

٣. م: ـ بالذات كه ... نيست

وقت دیگر. و دلالت می کند ابر بدی و کندی فهم این قوم این معنی که ماهیّت واجب در این صورت قطع نظر از این وقتین قابل وجود و عدم هر دو هست، نظر به اصل ماهیّت او کرده، و ممکن نیست مگر این معنی؛ پس واجب ممکن شد ۲.

بدان این را که این دلیل همچنین که دلالت می کند بر وجوب بقا، دلالت می کند بر انتفاء معنیّی که ابوالحسین اشعری اثبات نموده، از جهت آن که وجوب وجود اقتضای استغنای از غیر می کند، پس اگر باقی باشد به بقای مذکوره هر آینه محتاج خواهد بود به آن بقا، پس ممکن خواهد بود و وجود او زاید از ذات او خواهد [بود]، و این خلاف فرض است.

### مسألة ثامنه

### در این است که خدای تعالی واحد است

قال: [ب ـ ٢٢٠] و الشّريك. ٤

این عطف به «زائد» است یعنی وجوب وجود دلالت میکند بر نفی زاید از واحد و نفی شریک، و نفی شریک مستلزم نفیِ مثل است، چون شریک اعمّ از مثل است. بدان این راکه اکثر عقلا رفته اند و اتفاق نمو ده اند بر این که خدای ـ تعالی ـ واحد است، و دلیل بر این عقل است و نقل است.

امّا عقل: پس مذكور شدكه وجود حق تعالى واجب است، و اين

۲.

۲. م : + شد ٤. كشف المراد / ۲۹۱

م : \_ مىكند
 ٣. كذا / صحيح: ابوالحسن

دلالت می کند بر وحدتش، از جهت آن که اگر واجب الوجود دیگر باشد شریک خواهند در بودن این هر دو واجب الوجود، پس یا ممتاز خواهند بود یا نه.

ثانی: مستلزم مطلوب است که واحد بودن باشد و این حقّ است. و اقل که امتیاز است مستلزم ترکیب است، از جهت آن که ما به الاشتراک غیر ما به الامتیاز است، و ما به الامتیاز البتّه می خواهد تا متعدّد شود، و اگر این هر دو واجب الوجود شریک در معنی واجب الوجود بودن نباشند، ممکن خواهند بود؛ و این خلاف فرض است.

و شبههٔ ابن کمونه /\*ب/١٦٦/ که گذشت سابق که مفروض در واجب الوجود مباین بالذّات بود که هیچ ما به الاشتراک در بین نباشد که محتاج به ما به الامتیاز شود که موجب ترکیب است، مدفوع است به این نحو که وجوب وجود تأکد وجود است و بس، و این وجود مؤکّد پس عین ماهیّت هر دو است، و طبیعت مشترکه در بین خواهد بود، پس در ذات مشترک خواهند بود، و با وجود این اشتراک ما به الامتیاز می خواهند، پس موجب ترکیب به هم رسید.

و جدّ امجد داعی - اعنی ثالث المعلّمین میرمحمّد باقر الشهیر جد داماد الحسینی قدس سرّه - در اوایل کتاب تقدیسات که از مصنّفات جلیلهٔ آن مقدّس مآب است ذکر شبههٔ ابن کمونه را با جوابش ایراد نموده و قدری که در این باب بود از عبارت کتاب الف - ۲۲۱] جهت تزیین این نسخه قلمی شده و هو حسبی و الیه الماب و آن این است:

«اخاذة: انّ هناك تعويصاً معضلاً و تعضيلاً عويصاً هو: أنَّ جملة

براهين التوحيد تدور رحاها على تسليم لزوم طباع ذاتى مشترك بين قيومين واجبين بالذّات هو حقيقة وجوب التقرّر و الوجود بالذّات تعالى القيّوم الواجب بالذّات عن الشّريك و الشّبيه و الندّ و الضدّ علوّاً كبيراً.

و من المسوغ في بادى اللحظ و على فرض التعدّد شيئان بسيطان مجهولا الكنه، مفترقان بتمام الماهية البسيطة، كلّ منهما متقرّر بنفسه، و مبدأ انتزاع وجوب التقرّر و الوجود عن ذاته بذاته، و مصداق حمل المفهوم المشتقّ من ذلك المعنى المصدرى على ذاته بذاته على أنّ ذلك من العرضيّات أو ليس بين الحقيقتين المختلفتين المعروضتين بالذّات قدر مشترك ذاتى أصلاً.

و هذا الاعضال معزى على ألسن هؤلاء المحدثة الى رجل من المتفلسفين المحدثين يعرف بابن كمونه، لكنه، ليس اوّل من اعتراه هذا التشكيك، كيف و الاقدمون كالعاقبين قد وكدوا الفصية عنه، و بذلوا مجهودهم في سبيل ذلك قروناً و دهوراً.

تشريق: أما قرع سمعک من الرّوساء و الاتباع المحصّلين أنّه يستحيل أن يستند معلول مّا واحد وحدةً بالشّخص او بالنّوع الى علتين مستقلّتين و لو على البدليّة و سواء في الاستحالة!؟ أكان ذلك على التّعاقب التعقّبي أو على التّبادل الابتدائي من بدو الامر؟ و أكانت المتعاقبات عللاً تامّات أو شروطاً و متمّمات للعلّة على سبيل التّبادل، فذلك أيضاً يفضى الى اختلاف العلّة التّامّة بالمعنى أو

١. الف: العرضات ٢. أي منسوب

بالعدد.

و بالجملة يمتنع استناد طبيعة واحدة بعينها الى طبيعتين مختلفتين بالمعنى او بالعدد أصلاً. أليس امّا أن يكون لخصوصيّة احدى الطبيعتين مدخل فى حصول المعلول، فيمتنع أن يتحقّق بالآخرى بتة، أولا؛ فتعود العلّية الى الطباع المشترك و هو امرُ واحد بحسب نفسه، فمهما اختلف العلّة فى ظاهر الأمركانت العلّة بالحقيقة هى القدر المشترك، و الخصوصات ملغاة فى [ب ـ ٢٢١] العلية، فكما وحدة العلّة مستلزمة وحدة المعلول فكذلك وحدة المعلول مستدعية وحدة العلّة، فانحفاظ اصل الوحدة بالطبيعة و بالعدد متكرّر اللزوم على التّعاكس من الجنبتين فى مطلق العلّة؛ و امّا نحو الوحدة الشّخصيّة او النّوعيّة بخصوصها فغير لازمة الانحفاظ من الجنبتين بالنّظر الى طباع المعلول بما هو معلول الاّ بالقياس الى خصوص العلّة الجاعلة.

فهذا ما انا اذهب اليه و أرى اتّجاه الفحص نحوه. و انّ شريكنا السّالف رئيس المشائية الاسلام يذهب الى ايجاب الانعكاس من الجنبتين مطلقا في مطلق العلّة، و يحكم أنّ الواحد في النّوع يجب أن يكون لعلّته أيضاً الوحدة النّوعيّة، لكنّى لستُ اجد مساق البرهان اليه، اللهمّ اللّه في العلّة الجاعلة» أ، تمّ كلامه اعلى الله مقامه العالى و قدّس اللّه نفسه القدوسي.

هر چند ترجمه این عبارت را داعی به تقریب آن که بعضی از اهل ۲۰

۱. التقديسات / ب ۲ - الف ۳

علم در مجلس عظیم الشأنی از اهل منصب اظهار این شبهه و جوابی که خود فکر کرده بود ذکر و مذکور نمود که تا حال جواب این به اعتضاد قوّة متفکّره گمان نیست که گفته شده باشد، و حضّار در تیقّن وحدت الهی متشکّی شدند، چنانچه بعضی اظهار نمودند که تا حال که جوابی جهت این گفته نشده باشد باعث وسواس میگردد، بناء علیه ترجمهٔ آن نوشته به ایشان داده شد، لیکن الحال چون ملاّعبدالرزّاق لاهیجی که به چند واسطه از تلامذه ٔ ثالث المعلمین رحمه الله است و در کتاب گوهر مراد که از رشحات فیض فیّاض حقیقی مستفید شده، و ذکر این شبههٔ و جوابش را به نحوی ایراد نموده که مالش به جواب فوق عاید و ترجمان منفرد بودن او در حواب و ترجمهٔ این مطلب تماماً می تواند شد، و مشعر است که در سلف سابق و عکمل سالفین و سافلین رحمهم الله ـ تعالی ـ متوجّه جواب آن به وجه اتم شدهاند، و رفع این شبهه بی شبهه ه نیز می شود جواب آن به وجه اتم شدهاند، و رفع این شبهه بی شبهه ه نیز می شود الله المستعان.

بیان در فصل دویم -ازباب اوّل کتاب مسطور از مقالهٔ ثانیه در ذکر خواصّ واجب الوجود است - قلمی شده که: «خاصیّت دیگر آن که وجود واجب الوجود عین ماهیّت او بُوَد که اگر زاید باشد بر ذات او

١. م: لاهجي

۲. کذا. بنا به گزارش تراجم وی شاگرد بلافصل میرداماد و یا به یک واسطه \_ یعنی ملاصدرا \_ شاگرد وی بوده است.

٣. ن ، م : \_ در سلف ٤. ن ، م : \_ و

٥. ن : ـ بى شبهه

هر آینه معلول ذات او باشد نه معلول غیر، و الا حاجت واجب الوجود لازم آید به غیر، و چون معلول ذات باشد پس ذات مقدّم باشد بر وجود به حسب وجود، چه تقدّم علّت بالوجود بر معلول محقّق است؛ پس لازم آید تقدّم وجود بر وجود. و این وجود مقدّم اگر عین وجود متأخّر باشد دور لازم می آید، و اگر غیر آن باشد نقل کلام کنیم در آن وجود و تسلسل لازم آید، و معنی تسلسل و بیان بطلان آن و بطلان دور جمیعاً بیاید ان شاء اللّه تعالی.

و معنی و جود و اجب عین ذات بودن آن است که نفس ذات مواجب بذاتها منشأ انتزاع و جود و اجب باشد، چه دانستی که و جود امری است انتزاعی و لابد است او را از منشأ انتزاع، پس هر ماهیّتی که منشأ انتزاع و جودش غیر ذات او باشد گویند و جودش زاید است» امثل ممکن.

و بعد از آن در طی بیان خواص واجب ذکر نموده که: «خاصیت دیگر آن است که وجوب وجود اگر چه در ذهن مفهومیست کلّی، امّا در خارج متحقّ نتواند بود مگر در ضمن فرد واحد، و مشترک نتواند بود میان افراد متعدّده؛ پس هیچ چیز شریک واجب الوجود نتواند بود نه در ذات و نه در صفت وجوب، پس مفهوم واجب الوجود که مفهومیست کلّی نه مفهوم جنسی تواند بود ۲ و نه مفهوم تنوعی و نه عرض عام با آن که هیچ مفهوم کلّی خالی از این اقسام ثلاثه نتواند بود. و منافاتی نیست به سبب آن که کلّیت مفهوم کلّی به اعتبار افراد مطلق و منافاتی نیست به سبب آن که کلّیت مفهوم کلّی به اعتبار افراد مطلق

۲. م : \_ بود

۱. گوهر مر*اد | ۱۹۸*–۱۹۹

۳. مصدر: ماهیت جنسی ... ماهیت

است، اعم از این که موجود باشند در خارج یا مفروض باشند در ذهن؛ و این [ب ـ ۲۲۲] قسم کلّی را که افرادش مفروض باشد در ذهن کلّی فرضی خوانند، پس مفهوم واجب الوجود کلّی فرضی باشد.

اما دلیل بر این که مفهوم واجب الوجود ماهیّت جنسی نمی تواند بود، آن است که اگر مفهوم واجب الوجود جنس باشد و جنس لامحاله جزء ذات باشد نه تمام ذات، پس لابد باشد او را جزء دیگر که فصل وی باشد، پس ترکّب واجب الوجود لازم آید؛ و دانسته شد که یکی از خواص واجب الوجود امتناع ترکّب است.

امّا دلیل بر این که مفهوم واجب الوجود ماهیّت نوعی نمی تواند بود، یعنی نمی تواند که مفهوم واجب در خارج متحقّق باشد در ضمن دو فرد مثلاً و تمام ماهیت هر دو فرد باشد، و تفاوت میان ا فردین نباشد مگر به حسب عوارض مشخصّه، آن است که عوارض مشخصّه که عارض هر دو فرد شود واجب الوجود نتواند بود، چه عارض محتاج باشد به معروض، و احتیاج منافی وجوب وجود است، پس ممکن الوجود باشد و ممکن محتاج باشد به علّت.

و علّتش اگر ذات همین فرد باشد که متحقّق است بالفرض در ضمن فرد دیگر نیز همین عارض یافت ضمن فرد دیگر نیز همین عارض یافت شود، چه علّتش در آن فرد نیز متحقّق گشته؛ پس مغایرت میان فردین نباشد.

۲۰ و اگر علّتش امری باشد خارج از ذات لازم آید که آن فرد در حدّ

۱. م : بیان

17

ذات خود با قطع نظر از امر خارج آن فرد معین نباشد، پس آن فرد در حد ذات خود قطع نظر از غیر موجود نباشد، پس واجب الوجود نباشد.

پس اگر ماهیت واجب الوجود متکثّر الافراد باشد به عوارضی که معلول غیر ذات باشد، لازم آید که در حد ذات خود موجود نباشد، و اگر موجود باشد به ذات خود متعدّد الافراد نباشد، چه آنچه متعدّد است [الف ـ ۲۲۳] افراد آن از این حیثیّت که افراد است واجب نیست، و آنچه واجب است اعنی ماهیت من حیث هی متعدّد نیست.

امّا دلیل بر این که مفهوم واجب الوجود عرضی نمی تواند بود، آن است که وجود واجب چنانچه دانسته شد عین ذات واجب است، و وجود نیست مگر تأکّد وجود، یعنی در حدّ ذات موجود بودن، پس آن نیز عین ذات باشد و [چون عین ذات باشد] عرضی نتواند بود.

وامّا شبههٔ مشهور به شبههٔ ابن کمونه، و اتمّ تقریراتش آن است که کسی گوید که: معنی وجود عین ذات بودن چنان که دانسته شد آن است که ذات بذاتها منشأ انتزاع وجود باشد، نه آن که وجود در خارج متحقّق باشد و عین ذات باشد، و نه آن که مفهوم وجود که حاصل نمی شود مگر در ذهن عین حقیقت خارجی باشد؛ پس بنابر این تواند بود که دو واجب الوجود باشد که هر یک به تمام حقیقت مخالف باشد با دیگری، و مفهوم وجوب وجود عرضی لازم باشد و منتزع شود از نفس ذات هر یکی به نفس ذاتها، چنان که مفهوم نفس وجود وهیچ ما به الاشتراک ذاتی میان هر دو نبوده باشد، تا لازم آید ترکّب هر کدام از جنس و فصل با احتیاج هر کدام در تشخص به امری

خارج از ذات.

جوابش آن است که: دانستی که حقیقت وجود اعنی منشأ انتزاعش عین ذات واجب است، و در خارج نیز ماهیّت واجب عین مفهوم وجود اوست در ذهن، و مفهوم وجود معنی واحد غیر مختلفی است، پس اگر مفهوم وجود منتزع شود از دو حقیقت مختلفه لازم آید که دو حقیقت مختلفه در ماهیت واحد غیر مختلفه باشند و این محال است، چه حقیقت چنان که دانسته شد نیست مگر ماهیت به اعتبار وجود در خارج، بلکه حقیقت [ب ـ ۲۲۳] فی الحقیقة نیست مگر منشأ انتزاع ماهیّت، پس اگر مفهوم وجوب وجود که مانند مفهوم وجود معنی واحد غیر مختلف است منتزع شود از دو حقیقت مختلفه، لازم آید که معنی واحد غیر مختلف تمام ماهیّت دو حقیقت مختلفه تواند بود، و بطلان این لازم از اجلاّی بدیهیّات است ۱». ۲

و ملاّی خفری در حاشیهٔ خود که به این مبحث قلمی نموده تصریح کرده که وجود انتزاعی مغایر وجود بالذّات است که عین ماهیت واجب است به این عبارت که: «البقاء انّما هو استمرار الوجود الانتزاعی الّذی هو مغایر للذّات». و ایضاً قریب به این کلام گفته: «الوجود الانتزاعی الّذی هو زاید علی الذّات». و ایضاً قریب به این کلام گفته: «الوجود الانتزاعی الّذی هو زاید علی الذّات فی التعقّل».

و در طى بيان رفع شبهه ابن كمونه تمهيد به اين نحو نموده و گفته است: «و ايضاً حقيقة الوجود المحض لايمكن ان لاتقتضي عدم كثرة

۲. گوهر مراد / ۲۰۲–۲۰۶

۱. م: - است

17

الافراد، و الألكان لغيرها مدخل في ذلك الاقتضاء، و غير محض الوجود يحتاج في التّحقق الى الوجود، فيعود اقتضاء الوجود. فاذاكان الوجود المحض يقتضى عدم كثرة الافراد كان باعتبار ذاته واحداً لا شريك له و هو المطلوب. و بالجملة جميع براهين اثبات وحدة الواجب موقوف على اتحاد حقيقة الوجود اى الوجود الحقيقى الذى باعتباره تتحقق الموجودات، و هو الذى يعبّر عنه بوجوب الوجود، و تلك الوحدة بديهيّة حدسية و هذا اظهر من الشمس عندى، فان الوجود الحقيقى الذى باعتباره تكون الموجودات متحققة، هو الوجود الحقيقى الذى باعتباره تكون الموجودات متحققة، هو غاية الظهور، و به ظهور كل شيء و ادراك كلّ ذى ادراك، و كذلك وحدته بحسب الحقيقة ظاهره عند كلّ من له وجدان صحيح بعدم وحدته بحسب الحقيقة ظاهره عند كلّ من له وجدان صحيح بعدم تنبيهات كثيره عليهما فيما سبق، و بذلك يندفع شبهه ابن كمونه الذى الفياطين.

و لنرجع الى البرهين الشهوره فى الكتاب. فمنها الدليلان المذكوران فى الشّرح، احدهما: انه لايمكن تعدد الواجب و الآفالتعيّن الذى به الامتياز ان كان نفس الماهيّة الواجبة أو معلّلاً بها أو يلازمها فلا تعدّد، و ان كان معلّلاً بأمر منفصل فلا وجوب بالذّات لامتناع احتياج الواجب فى تعيّنه الى أمر منفصل؛ لانّ الاحتياج فى التّعين يقتضى الاحتياج فى الوجود، اذ الشيء ما لم يتعيّن لم يوجد.

اقول: المراد بالماهيّة الواجبة حقيقة محض الوجود، فانّ الوجود

١. الف: لغير ما يدخل

هو تأكّد الوجود، و ذلك لأنه قد سبق أنّ الوجود الحقيقي ليس هو زائداً على حقيقة الواجب لا في العقل و لافي الخارج» الى قوله: «قد عرفت أنّ المراد بوجوب الوجود هو الوجوب الحقيقي المتأكّد الّذي يتحقّق الواجب باعتباره، و لاشبهة في تحقّقه في الخارج لكونه عين حقيقة الواجب كما مرّ سابقاً»؛ هذا كلامه الى آخر الحاشية.

پس مستفاد شد که جواب این شبهه را سالفین مکرّر متوجّه شده و دفع نمودهاند، و در این نسخه مجملی جهت اعلام این معنی قلمی شد که مستفاد شود که بی شبهه اغیر از واجب حقیقی کسی متفرّد در كمال نيست، و شريك در جواب اين شبهه بسيار بو دهاند، لا اله الأ الله العليّ العظيم.

### مسألة تاسعه

در این است که خدای تعالی مخالف غیرش است از ماهیّات قال: و المثل. ٢

این عطف است بر «زاید» نیز، یعنی وجوب وجود دلالت می کند بر نفی زاید و ۳ نفی شریک ونفی مثل، و این مذهب اکثر عقل است. و اختلاف نموده در این ابوهاشم از جهت آن که گر دانیده است

ذات خدا را مساوی غیرش از ذوات، و گفته بتحقیق که ذات خدا مخالف این ذوات است به سبب حالتی که موجب احوال اربعه است

كه حيّ بودن و عالم بودن و قادر بودن و موجود بودن باشد، و اين

٢. كشف المراد / ٢٩١

۱. م: بتشبهه

٣. م : ـ نفي زايد و

حالت صفت الهيه است.

و این مذهب ابوهاشم را شکّی در بطلانش [ب ـ ۲۲٤] نیست از جهت آن که اشیای متشارکه متساویه شریکند، بنابراین شرکت در لوازم ذات مسطوره که حیّ بودن و سایر اینها است، پس اگر ذوات متساوی باشند جایز است انقلاب قدیم به حادث و بالعکس، چنانچه در واجب بنابراین تساوی توهم می تواند شد، و این باطل است بالضّروره.

و در مناهج اليقين علامه ـ رحمه الله ـ از ابي هاشم نقل نموده كه: «انّه يقول انّه ـ تعالى ـ تساوى غيره في الذّات، و مخالفه بالحالة الخامسة، و أطبق المحقّقون على بطلان ذلك. و بيانه: أنّه ان تساوى غيره في كمال ذاته كان ممكناً، لانّ الامكان من اللوازم فيكون مشتركاً بين المتساويات» ٤.

# مسألهٔ عاشره در این است که خدای تعالی غیر مرکّب است

قال: و التّركيب بمعانيه. ٥

این عطف است بر «زاید» به معنی آن که وجوب وجود مقتضی نفی ترکیب است ایضاً. و د لیل بر این است که هر مرکّب محتاج است بر اجزا چون متأخّر و معلّل به آن است، و هر جزء از مرکّب مغایر

٢. مصدر : يخالفه

٤. مناهج اليقين / ٢١١

١. نسخهها : يقوله

۳. مصدر: شارک

مركّب است، و هر محتاج به غيرى ممكن است؛ پس اگر واجب ـ تعالى ـ مركّب باشد ممكن خواهد بود و اين خلاف فرض است، پس وجوب وجود نفى تركيب مىكند. / الف/١٦٧/

بدان این راکه ترکیب گاهی عقلیست و آن ترکیب از جنس و فصل است، و گاه ترکیب خارجیست مثل ترکیب جسم از مادّه و صورت و ترکیب مقادیر از مقادیر غیر خودشان و جمیع این تراکیب از واجب منفیند، از جهت آن که جمیع تراکیب در احتیاج به اجزا مشترکند، پس جنس و فصل و غیر اینها از اجزاء عقلیّه و حسیّه در واجب نیست.

# مسألة حادى عشر در اين است كه ضدّ جهت خداى تعالى نيست

قال: و الضدّ. <sup>١</sup>

17

این کلام نیز عطف به «زاید» است. یعنی ضد در ذات واجب نیست از جهت آن که ضد گفته می شود به حسب مشهور در چیزی که در یک موضوع یا محل واحد جمع نشوند در وقت واحد [الف \_ ۲۲۵] با تنافی میان هر دو، و واجب الوجود را محال است در آن حلول در محل، پس ضد جهت او به این معنی نیست. و گفته می شود: ضد ایضا به مساوی در قوّتی که ممانع باشد ضدّش را، و ما بیان نمودیم که واجب را مثل و مشارک در قوّت نمی باشد.

17

# مسألهٔ ثانی عشر در این است که خدای تعالی صاحب حیّز نیست

قال: و التحيّز. <sup>١</sup>

این عطف است ایضاً بر قول «الزّائد» که در متنگفته، از جهت آن
که وجوب وجود مقتضی نفی تحیّز است از خدای ـ تعالی ـ . و این
حکم متّفق علیه است نزد اکثر عقلا، و خلاف کرده اند در این مجسّمه.
و دلیل بر عدم تحیّز واجب این است که اگر متحیّز باشد منفک از
اکوان اربعه حادثه نخواهد بود، و هر چه منفک نمی شود از حوادث
پس آن حادث است ـ و بتحقیق که سابق گذشت تقریر این ـ و هـ ر
حادثی ممکن است، پس واجب نیست؛ و این خلاف فرض است. و
لازم می آید از نفی تحیّز نفی جسمیّت.

# مسألة ثالث عشر در این است که خدای تعالی حال در غیرش نیست

قال: و الحلول.<sup>٢</sup>

این عطف بر «زاید» است ایضاً، از جهت آن که وجوب وجود مقتضی آن است که خدای ـ تعالی ـ نیست حال در غیر، و این حکم متّفق علیه است میان اکثر عقلا.

و خلاف نموده اند در این بعض نصاری که قایلند به این که خدای

٢٠ كشف المراد / ٢٩٣

- تعالی ـ حلول در عیسی نموده، و همچنین بعض صوفیّه که قایل شده اند به حلول نمودن خدای ـ تعالی ـ در بدن عارفین، و این دو مذهب شکّ نیست که کفر و سخیف است، از جهت آن که حلول قیام موجود به موجود دیگر است به حسب طبیعت /\*ب/۱۲۷/و کون در حیّز است بالتّبع به شرط امتناع قیام به ذات خود، به جهت آن که حال در محلّی مثل صورت در مادّه و عرض در موضوع بدون محلّ نمی باشد، و این معنی منتفیست در حقی حق ـ تعالی ـ از جهت نمی باشد، و این معنی منتفیست در حقی حق ـ تعالی ـ از جهت اب ـ ۲۲۵] آن که مستلزم احتیاج است که مستدعی امکان است.

و نصاری می گویند که خدای تعالی حلول در عیسی کرده و به اتحاد اقانیم ثلاثه قابلند. و اقانیم این اصولند که عیسی باشد ـ که از جسمانیّات و در تحت هیولی و صورت است ـ و لاهوت است ـ که روح اوست و در تحت مجرّدات است ـ و این هر دو با خدا واحدند نزد ایشان. پس می گویند: اب ـ که ذات باری است ـ و ابن ـ که عیسی است ـ و روح القدس ـ که جبرئیل است ـ متحّد شدهاند با هم. و بعضی از کلام ایشان فهمیدهاند که اقنوم الاب اشاره به وجودی است که ذات است نزد ایشان و اقنوم الابن علم اوست و اقنوم روح القدس هیئت او است. و به حسب مآل معنی اینها با اقانیم مذکوره واحدند و اقانیم به معنی اصول است.

و بعضی از متصوّفه می گویند که عارف هرگاه به مرتبه اعلی رسید ۲۰ هوّیتش منتفی می شود و می گردد آن موجودی بالله ـ تعالی ـ واحد. و اینها همه باطل و کفر است.

و شارح اصفهاني ايراد نموده كه: «ذهب بعض المتصوّفة الى أنّه ـ

تعالى ـ يحلّ فى العارفين، و النّصارى الى حلوله فى عيسى ـ عليه السلام ـ فان أرادوا بالحلول هذا المعنى فباطل، و ان أرادوا بغير ذلك فلا يمكن نفيه أو اثباته الله بعد تصوّر معناه».

# مسألة رابع عشر در نفي اتّحاد واجب الوجود باغير است

قال: و الاتّحاد. <sup>١</sup>

این کلام نیز عطف بر «زاید» است. و دلیل نفی اتّحاد این است که وجوب وجود منافی اتّحاد است از جهت آن که ما بیان کردیم که وجوب وجود مستلزم وحدت است، پس اگر متحّد شود واجب با غیرش آن غیر ممکن خواهد بود. و هر چه بر ممکن صدق دارد بر آنچه با آن متحّد می شود صدق خواهد داشت، پس [الف ـ ۲۲۲] ۱۲ واجب ممکن می شود. و ایضاً [اگر] واجب متحّد شود با غیر، واجب ممکن می شود. و ایضاً [اگر] واجب متحّد شود با غیر، خواهند بود بعد از اتّحاد آیا دو موجود ـ همچنین که سابق بودند ـ پس اتّحادی نخواهد بود، و الاّ۲ پس اگر معدوم می شوند این هر دو یا یکی معدوم می شود بعد از اتّحاد، پس عدمِ واجب و عدمِ اتّحاد دو یکی معدوم می آید، پس اتّحاد باطل است بالضّروره.

١. كشف المراد / ٢٩٣

<sup>7.</sup> كذا. كشف المراد: و ايضاً فلو اتحد بغيره لكانا بعد الاتحاد امّا أن يكونا موجودين كماكانا فلا تحاد، و ان عدما أو عدم احدهما فلااتحاد أيضاً، و يلزم عدم الواجب، فيكون ممكناً، هذا خلف».

# مسألة خامس عشر در نفي جهت است از خداي تعالي

ا قال: و الجهة. ا

این حکمیست از احکام لازمه از برای وجوب وجود، و این معطوف است بر «زاید». و بتحقیق که نزاع کردهاند در این جمیع مجسّمه /\*الف/۱۳۸/ از جهت آن که رفتهاند به این که خدای تعالی مجسّمه /\*الف/۱۳۸/ از جهت آن که رفتهاند به این که خدای تعالی در جهتی است، و اصحاب عبد الله بن کرّام در این اختلاف نمودهاند، پس گفته است محمّد بن هیثم که خدای تعالی در جهتیست فوق عرش که نهایت ندارد فوق آن، و بعد میان خدا و عرش غیر متناهی است. و گفتهاند قومی است. و گفتهاند بعضی از ایشان که بعد متناهی است. و گفتهاند قومی و این مذاهب همه فاسد است، از جهت آن که هر صاحب جهتی مشار الیه است و محل اکوان حادثه است که حرکت و سکون و اجتماع و افتراق باشد، پس حادث خواهد بود و واجب الوجود نخواهد بود. ۳

۲. نسخ: هیصم

٣. م : \_ بود

17

# مسألة سادس عشر در این است که خدای تعالی محلّ حوادث نیست

قال: و حلول الحوادث فيه. <sup>١</sup>

یعنی وجوب وجود منافی حلول حوادث است در ذات خدای تعالی. و این معطوف است بر «زاید» است. و مخالفت نموده اند در این کرامیّه، و دلیل در امتناع آن این است که حدوث حوادث در ذات حقّ تعالی دلالت میکند بر تغیّر به سبب این حلول و انفعال در ذات خدای تعالی و این منافی وجوب است.

و ایضاً پس بدرستی که مقتضی حلول حادث اگر ذات خدای تعالی است خواهد بود آن حادث ازلی، و اگر غیر آن است خواهد بود و اجب محتاج به غیر [ب - ۲۲۲] و این محال است؛ و از جهت این که اگر این معنی صفت کمال است محال است خلو ذات از آن و اگر کمال نیست محال است محال است اتصاف ذات به آن.

# مسألة سابع عشر در این است که خدای تعالی غنی است

قال: و الحاجة. ٢

یعنی وجوب وجود منافی احتیاج است. و این کلام معطوف است بر «زاید». و این حکم ظاهر است از جهت آن که وجوب وجود ۲۰

٢. كشف المراد / ٢٩٥

استدعای استغنا از غیر می کند در همه چیز، پس منافی احتیاج است، و از جهت این که اگر محتاج شود به غیر لازم می آید دور؛ از جهت آن که ممکن است گفته که آن غیر محتاج است به واجب از جهت آن که ممکن است گفته نشود که دور لازم نیست، از جهت این که واجب مستغنیست در ذات و بعض صفات از غیر و به این سبب مؤثّر در غیر است، پس هرگاه محتاج در جهتی دیگر به آن غیر باشد منتفی می شود دور، از جهت آن که در جواب ما می گوییم: این بنا بر آن است که صفات خدای تعالی زاید بر ذاتش باشد که گفت: «مستغنی در ذات. و بعض صفات باشد از غیر» و این / \* ب / ۱۹۸۸ باطل است، از برای چیزی که مِن بعد مذکور می شود.

ایضاً دور مندفع نمی شود از جهت این که این ممکن را از آن جهت که اثر در واجب می کند صفتی خواهد بود که آن محتاج الیه بودنش است نسبت به واجب و محتاج بودن واجب است به آن، و در این صور دور محال لازم می آید، و از جهت آن که واجب اگر بالذّات محتاج خواهد بود مستلزم امکان واجب است و همچنین در صفاتش، از جهت آن که ذات واجب موقوف است بر وجود این صفت یا عدم آن که هر دو موقوف است بر غیرش، و اصل ذات نیز موقوف بر غیر خواهد بود و لازم می آید امکانش. و این برهانیست که شیخ ابوعلی خواهد بود و آن نموده.

17

17

۲.

# مسألة ثامن عشر در استحالة الم و لدّت است ابر خداى تعالى الدّار مالة أسالة الم و لدّت است الم

قال: و الألم مطلقاً و اللّذة المزاجية. ٢

این کلام نیز عطف است بر «زاید». پس بتحقیق که وجوب وجود مستلزم نفی لذّت و الم است. بدان این را که لذّت و الم گاهی می باشند از توابع مزاج! پس بتحقیق که لذّت از توابع اعتدال مزاج است و الم از توابع سوء مزاج است، و این دو معنی صحیح در حقّ اجسام است. و بتحقیق که ثابت شد از برای وجوب وجود این که خدای تعالی محال است جسم بو دنش، پس لذّت و الم از او مسلوب است.

وگاهی خواسته شده از الم ادراک منافی و از لذّت ادراکِ ملایم، پس الم به این معنی منتفیست از او، از جهت آن که واجب الوجود ذاتیست که منافی نیست چیزی نسبت به او. و امّا لذّت به این معنی پس اتفاق نموده اند اوایل بر ثبوت آن از برای خدای تعالی از جهت آن که خدای تعالی مدرک اکمل موجودات است که ذات خودش باشد، پس ملتذ می شود. "

و مصنّف ـ رحمه الله ـ گویا راضی به این قول بوده است که تخصیص داده استحاله را به لذّت مزاجیه و این مذهب ابن نوبخت است و غیر او از متکلّمین، اللّ آن که اطلاق لفظ ملتذ بر او مستدعی ادن شرعی است.

۱. [الف ـ ۲۲۷]

٣. ن ، م : \_ ملتذ

### مسألة تاسع عشر

### در نفی معانی و احوال و صفات زایده، در اعیان است

قال: و المعانى و الأحوال و الصّفات الزّائد عيناً. ١

علاّمه ـ رحمه الله ـ گفته است در شرح خود [گفته] که رفته اند اشاعره به این که از برای خدای تعالی معانی قائمه به ذات هست که آن قدرت و علم و غیر اینهاست از صفات که مقتضی قادریّت و عالمیّت و حییّت و غیر اینها از صفاتند. و ابوهاشم اثبات نموده احوال /\*الف/١٦٩ غیر معلومه چند را، و هر چند مثال این احوال معلوم نیست لیکن دانسته می شود بودن ذات و اجب متّصف بر این صفات و احوال.

این است که وجوب وجود نفی این معانی می کند به خلاف مذهب این است که وجوب وجود نفی این معانی می کند به خلاف مذهب شیخ ابی الحسن اشعری [ب - ۲۲۷] که گفته خدای تعالی را معانی قائمه به ذات است که علم و قدرت و اراده و حیات و کلام و سمع و بصر است، و ایضاً وجوب وجود مفید نفی احوال است به خلاف مذهب ابی هاشم که گفته خدای تعالی را احوالیست مثل عالمیّت و قادریّت و حییّت و غیر اینها از صفات زایده در اعیان و گفته که معتزله نیز قایلند که از برای خدای تعالی صفات زایده در اعیان هست. ۲

و مصنّف ـ رحمه الله ـ نفي اين امور همه نموده و گفته كه وجوب

۲.

وجود نفی اینها همه می کند، از جهت آن که اگر این امور واجبند بالذّات، تعدّد واجب لازم می آید و این باطل شده؛ و اگر ممکن بالذّاتند و موجب اینها ذات واجب است، لازم می آید که واحد فاعل و قابل باشد و این باطل است؛ و اگر غیر این باشد لازم می آید افتقار واجب به غیر. و اعتراض نموده که ثابت شده امتناع امر واحد که فاعل و قابل باشد.

و علامه ـ رحمه الله تعالى ـ گفته است ايضاً به اين نحو كه جماعتى از معتزله اثبات كردهاند از براى خداى تعالى صفات زايده بر ذات را، و اين مذاهب همه ضعيف است از جهت آن كه وجوب وجود اقتضاى نفى اين امور مى كند از جهت آن كه خداى ـ تعالى ـ محال است كه متصف شود بر صفت زايده بر ذات خودش، خواه آن كه بگردانيم آن را معنى يا حال يا صفت غير اين هر دو، از جهت آن كه وجوب وجود اقتضاى استغنا از كل چيز مى كند، پس محتاج نيست در بودن قادريّت به صفت قدرت و نه در بودن عالميّت به صفت علم و نه غير اين از معانى و احوال.

و بتحقیق که مقید شده در متن «صفات» به صفات زایده عیناً، یعنی در اعیان زاید باشند از ذات واجب الوجود، یعنی مثل صفات دیگر واجب که عین اویند و به اعتبار مغایرند نباشند، بلکه حقیقه زایده باشند. و نفی احوال معلّله و غیر معلّله در صدر کتاب مذکور شد.

# مسألة بيستم در اين است كه خداى تعالى غير مرئى و به ديده ادراك نمىشود

٤

17

قال: و الرؤية.<sup>٢</sup>

یعنی وجوب وجود نفی رؤیت واجب نیز نموده. "بدان این را که اکثر عقلا رفته اند به امتناع / \*ب /۱٦٩ / رؤیت حق ـ تعالی ـ و مجسّمه تجویز نموده اند رؤیت او را از جهت آن که اعتقاد این است که خدا جسم است و اگر به تجرّد خدا اعتقاد داشته باشند جایز نیست رؤیت نزد ایشان نیز. و اشاعره مخالفت نموده اند با عقلا تماماً در این جا، و گفته اند که خدای تعالی با تجرّدش صحیح است رؤیتش.

و دلیل بر امتناع رؤیت این است که وجوب و جود اقتضای تجرّد می کند و نفی می کند جهت و حیّز داشتن خدای تعالی را، پس منتفی می شود از او رؤیت بالضّرور، از جهت آن که مرئی البته در جهتی خواهد بود که مشار الیه می شود به این نحو که در این جا است، یا آن که در میقابل است، یا آنچه در حکم مقابل باشد و چون که منتفیست از او رؤیت نیز.

قال: و سؤال موسى لقومه. ٤

٢٠ چون استدلال نمود مصنف ـ رحمه الله تعالى ـ بر نفي رؤيت

۲. كشف المراد / ۲۸٦٤. كشف المراد / ۲۹۷

۱. [الف ـ ۲۲۸]

٣. ن: نمود

۸

17

شروع نمود در جواب از استدلال اشاعره. و ایشان احتجاج نمودهاند از برای رؤیت به چندین وجه:

وجه اوّل: آن که موسی سؤال از پروردگار نمود رؤیت را، و اگر ممتنع بود صحیح نبود سؤال موسی.

جواب از این مصنف رحمه الله گفته که: سؤال نمودن موسی از جهت تبین به قوم امتناع رؤیت بود، چون خدای تعالی فرموده از زبان قوم که میگفتند: ﴿لن نؤمن [لک] حتی نری الله جهرة فأخذتكم الصّاعقة ﴾ آو قول او که گفته: ﴿اتهلکنا بما فعل السّفهاء منّا ﴾. "

# قال: و النّظر لايدلّ على الرّؤية مع قبوله التّاويل. ٤

تقریر وجه ثانی از جهت ایشان این است که خدای تعالی حکایت نموده از اهل جنّت در باب نظر نمودن به خدا که گفته: ﴿الی ربّها ناظرة﴾ که در سوره قیامت که ﴿لااقسم﴾ است واقع است، و ﴿وجوه یومئذ ناضرة الی ربّها ناظرة و وجوه یومئذ باسرة تظنّ آن یفعل بها فاقرة ﴾ بعنی روها ^در قیامت تازه و تابان و یا مسرور باشند، به خدای خود نگرنده، یعنی مستغرق مثوبات جلیله باشند که به ایشان عطا شده. و ایضاً خواهد بود وجوه ترش که معلوم باشد که کرده خواهد شد به

٥. قيامه / ١

٧. قيامه / ٢٢–٢٥

٢. بقره / ٥٥. نسخهها: اخذتهم

۱. کذا

٣. اعراف / ١٥٥ . نسخهها : افتهلكنا

٤. كشف المراد / ٢٩٧

٦. [ب - ٢٢٨]

۸. کذا

ایشان عقوبت به نحوی که شکننده مهرههای پشت ایشان باشد. حاصل آن که به این نحو خواهد بود آن روز، و «نظر» مقرون به حرف «الی» افادهٔ رؤیت می کند، پس باید بنا به استعمال «الی» دیده شود از جهت نظر کردن حقیقت است در گردانیدن حدقه نحو مطلوب از جهت رؤیت مرئی، و این متعذّر است در حقّ حق ـ تعالی ـ از جهت آن که منتفیست از او جهت، پس باقی ماند که مراد مجاز باشد. و آن رؤیتیست که معلول و مسبّب این گردانیدن حدقه باشد، و منظور نظر حقیقیست که به معنی تحقیق امر حقّ و معرفت است. و استعمال لفظ سبب که گردانیدن حدقه است بر مسبّب که رؤیت معنوی است از احسن وجوه مجاز است.

و جواب گفته شده از لزوم این توجیه و جزم به رؤیت به منع اراده
این مجاز، از جهت آن که «نظر» اگر چه مقارن است به حرف «الی»
لیکن افاده رؤیت نمی کند و از این جهت است که گفته می شود
/\*الف/۱۷۰/که: نظر نمودم به هلال پس ندیدم آن را. و هرگاه معیّن
نشد این معنی یعنی لزوم رؤیت از برای اراده رؤیت، ممکن است
ممل آیه به معنی دیگر شود و آن این است که گفته شود که «الی
واحد آلاء» است و معنی «ناظره» منتظره است، یعنی نعمت خدا
منتظره است و در انتظار آن هستند. یا گفته شود که مضاف در این جا
محذوف است یعنی «الی ثواب ربها ناظرة».

گفته نشود که انتظار سبب غم است و آیه ایراد در این جا نموده

۲.

۱. م: نموده

شده از جهت بیان خوبی و نشاط در جنّت نه غم در نعمت خدا؛ از جهت آن که ما میگوییم در جواب که: سیاق آیه دلالت میکند بر تقدّم [الف ـ ۲۲۹] این حال، یعنی وجوه ناظرهٔ سابق است بر حالت استقرار اهل جنّت در جنّت و اهل نار در نار به دلیل قول خدای ـ تعالی ـ ﴿ وجوه یومنذِ باسرة تظنّ ان یفعل بها فاقرة ﴾ یعنی متوقّعند که کرده شود به انها فعلی که آن فعل در شدّت و فظاعتش نحوی نماید مقرّ صاحبش را که داهیه و بلیّه باشد که بشکند فقرهٔ ظهر آنها را. پس بتحقیق که در حال استقرااهل نار در نار ایشان در این محنتند، و هرگاه این حالت سابق بر استقرار در مکان خود باشد خواهد بود این انتظار نعمت بعد از بشارت به آن باعث سرور و شکفتگی و مستدعی غم نمی گردد همچنین که انتظار اکرام ملک موجب سرور می شود اگر چه هنوز وقت حاضر نباشد، مثل این که انتظار عقاب بعد از انذار موجب غم و ترش رویی است.

# قال: و تعليق الرّؤية باستقرار المتحرّك لايدلٌ على الامكان. ٢

این جواب از وجه ثالث است از برای اشعری. و تقریر احتجاج ایشان این است که حضرت حقّ ـ سبحانه و تعالی ـ معلّق ساخت رؤیت را بر استقرار جبل، و استقرار جبل امر ممکنیست از جهت آن که هر جسمی سکونش ممکن است، پس رؤیت ممکن است.

و جواب این است که: در مضمون آیه که واقع شده اگر کوه مستقر ۲۰

۱. یعنی : ستون مهرههای آنها را

٢. كشف المراد / ٢٩٨: على استقرار

شود رؤیت حق ـ سبحانه ا تعالی ـ رو ا می دهد استقرار کوه را در حال حرکت شرط فرموده اند، و استقرار جبل حال حرکت امر محالی است؛ پس دلالت بر امکان رؤیت نمی کند.

قال: و اشتراك المعلولات لايدلّ على اشتراك العلل مع منع التّعليل و الحصر. ٣

این جواب از شبههٔ اشاعره است از طریق عقل که استدلال نموده اند به این شبهه بر جواز رؤیت حق ـ تعالی ـ تقریر شبهه این است که: متساویند جسم و عرض در اشتراک صحت رؤیت، و این حکم مشترک مستدعی علّت مشترکه است. یعنی چون در رؤیت شریکند در علّت آن نیز شریک خواهند بود؛ و اشتراک میان اینها نیست [ب ـ ۲۲۹] مگر در حدوث و وجود، و حدوث /\*ب/۱۷۰ صلاحیّت علیّت ندارد از جهت آن که مرکب است از قید عدمی که مسبوق به عدم است، پس بنابراین عدمی خواهد بود حدوث، و امر عدمی باعث امر وجودی نمی شود لابد اصل وجود علّت رؤیت خواهد بود، پس هر موجود صحیح است رؤیت آن، و الله ـ تعالی ـ خواهد بود، پس مرئی می شود.

و این دلیل ضعیف است البته به چندین وجه:

اوّل: منع است ناظرین را رؤیت اصل جسم بلکه مرئی در آن لون و ضوء است نه غیر آن، پس هر موجودی مرئی نشد.

١. م : \_ سبحانه
 ٣. کشف المراد / ٢٩٨

دویم: منع این معنی که هر موجودی مشترکند در صحّت رؤیت از جهت آن که رؤیت جوهر مخالف رؤیت عرض است، پس مشترک در رؤیت نیستند بلکه مختلفند، و علّت اگر واحده باشد فعل امور مختلفه نمی کند.

سیم: آن است که ما مسلّم نداریم که صحّت رؤیت که مذکور شد صحیح است امر وجودی باشد، بلکه آن امر عدمی است، از جهت آن که جنس صحّت رؤیت به معنی امکان است که معنی عدمی در آن بود و مذکور شد، پس محتاج به علّت نیست.

رابع: آن است که ما مسلّم نداریم که معلول مشترک امر واحد مستدعی علّت واحده مشترکه است، از جهت جواز اشتراک علل مختلفه در معلولات متساویه.

خامس: این که مسلّم نداریم حصر علّت رؤیت را در حدوث و جود وجود؛ زیرا که عدم علم دلالت بر عدم علّت دیگر نمی کند با وجود آن که قسم دیگر که علّت امکان آن باشد مذکور است و جایز است تعلیل به این امکان اگر چه عدمی باشد، از جهت آن که صحّت در رؤیت نیز عدمیست چون که ممکن است و امکان امر عدمی است. و ایضاً صحّت رؤیت با وجود آن که معنی آن امکان رؤیت گفته شده ایضاً صحّت رویت با وجود آن که معنی دیگر نیز تصریح شده است در بعضی شروح، [و] در بعضی دیگر نیز تصریح شده الف \_ ۲۳۰] که امر اعتباری است. و بعضی گفته اند تفسیر صحّت رؤیت بما یصّح به الرؤیة است، پس مستفاد می شود به هر تقدیر که ۲۰

۱. م : +که

گفته اند که امر عدمی است.

سادس: این است که ما مسلّم نداریم که حدوث صلاحیّت علیّت ندارد و بتحقیق که ما بیان کردیم این را که صحّت در رؤیت امر عدمی است، پس حدوث علّت آن رؤیت مثل صحّت می تواند شد با وجود آن که عدمی بودن حدوث مسلّم نیست، از جهت آن که عبارت است از وجود مسبوق به غیر نه مسبوق به عدم.

هفتم: این است که مسلّم نداریم که علّت رؤیت وجود تنها است، بلکه علّت /\*الف/۱۷۱/ آن وجود به شرط امکان است یا به شرط حدوث که در واجب نیست، و شروط ممکن است که عدمی باشند.

هشتم: منع بودن وجود است مشترک از جهت آن که وجود هر چیزی نفس حقیقت آن چیز است به مذهب شما که اشعری هستید، چیزی نفس حقیقت آن چیز است به مذهب شما که اشعری هستید، چنانچه علاّمه ـ رحمه الله تعالی ـ در مناهج گفته: «قد بینا ان وجود کل ماهیة نفس حقیقتها و هو مذهب الاشعری، فکیف یصح ّان یقال لامشترک الاّالوجود او الحدوث؟» الیکن علاّمه ـ رحمه الله ـ در شرح تجرید تصریح به این نحو ننموده و بدون این نحو مطلب تمام نمی شود. و بنابر فرض اشتراک وجود گفته شده که اگر تسلیم کنیم که وجود ما بین ممکن مشترک است، وجود واجب البته مخالف غیرش است از موجودات، از جهت آن که نفس حقیقت آن است و لازم نمی آید از بودن ماهیّات علّت چیزی این که مخالف آن نیز علّت آن چیز باشد.

۲.

نهم: منع وجود معلول است با وجود تحقّق علّت در واجب، از جهت آن که شاید مانعی باشد در رؤیت حقّ ـ تعالی ـ که آن مانع اصل ذات باشد یا صفتی باشد از صفات، یا آن که گفته شود که رؤیت موقوف است به شرطی که مقابله رآئی و مرئی است، و این ممنوع است در حقّ احق ـ تعالی ـ [ب ـ ۲۳۰] پس لازم نیست تحقّق رؤیت.

## مسألة حادى و عشرون در باقي صفات واجب است

قال: و على ثبوت الجود. ٢

این عطف است بر قول او که گفته «علی سرمدیّته». یعنی وجوبِ وجود دلالت میکند بر سرمدیّت واجب و بر ثبوت جود. بدان این را که جود افاده چیزی است که سزاوار باشد جهت مستفید بدون عوض یا مدح، پس اگر منظور عوض یا آن که جودی باشد که مستفید قابل این معنی نباشد جود نیست، و خدای تعالی افاده وجود نموده به ممکنات به نحوی که سزاوار است بدون عوضی و اخذ چیزی یا کسب صفتی حقیقیّه یا اضافیّه، پس او جواد است.

این است آنچه در بعضی شروح مذکور است لیکن علامه ـ رحمه الله ـ در شرح خود گفته است که: جماعتی از اوایل نفی نـمودهانـد غرض را از جواد، و این باطل است به نحوی کـه مـی آید بیانش در مبحث عدل. و در شرح حاج محمود قلمی شده: «سیذکر المصنّف

٢. كشف المراد / ٢٩٩

۱. م: -حقّ

ان لافعاله ـ تعالى ـ اعراضاً». و بعد از اين گفته است كه بايد تفسير نمود جود را به معنيّى كه منافى غرض نباشد، و بعد از اين مذكور نموده كه: «هو ما ذكره المصنّف فى شرح رساله مسألة العلم بقوله: و جوده ـ تعالى ـ فيضان الخير من غير بخل و منع و تعويق على كلّ من يقدر ان يقبله بقدر ما يقبله، اذ هو بهذا التّفسير لايوجب أن لايكون له ـ تعالى ـ غرض فيه ليكون هذا منافيا لما سيذكره من أن لافعاله ـ تعالى ـ اغراضاً».

#### قال: و الملك. ا

یعنی و جوب و جود دلالت می کند بر بودن خدای تعالی ملک، از جهت آن که غنی از غیر است در ذات و در صفات حقیقیه مطلقه و حقیقیه مستلزمه اضافه و همه چیز محتاج به آنند، از جهت آن که هر چه ما عدای واجب است ممکن است و موجود به سبب اوست و از اوست همه چیز و مملوک او و مفتقر به اویند در تحقق ذات، پس او ملک است، /\*ب/۱۷۱/ زیرا که ملک مستجمع این سه صفت است که یکی غنی بودن اوست از همه چیز؛ و دویم افتقار همه چیز در همه چیز است به او؛ سیّم بودن همه چیز است از او [الف \_ ۲۳۱] و او مالک است همه را، و و جوب و جود به این هر سه دلالت دارد.

١. كشف المراد / ٣٠٠

17

۲.

## قال: و التّمام و فوقه. <sup>١</sup>

وجوبِ وجود دلالت می کند بر بودن این که واجب الوجود تام است و فوق تام است. اما بودن او تام از جهت آن که او واحد است بر نحوی که سابق گذشت. و واجب است از همه جهت، و ممتنع است تغیّر او و انفعال او و تجدّد چیزی از برای او، و هر چه در شانش آن است که از برای واجب باشد از برای او بالفعل است. و امّا بودن او فوق تام پس از جهت آن است که آنچه حاصل می شود از برای غیرش از کمالات پس از واجب استفاده نموده.

#### قال: و الحقيقة. ٢

یعنی وجوب وجود دلالت بر ثبوت حقیّت از برای خدای تعالی می کند. بدان این را که حقیّ گفته می شود از برای ثابت مطلقاً و ثابت دائم، و گفته می شود حقّ نیز بر حال قول و حال عقد، یعنی ما فی الضّمیر هرگاه که با مقول و معتقد، یعنی آنچه خیر از او به نحوی داده می شود و اعتقاد داشته شده به آن مطابق باشند این هر دو، پس بر قول و امور قلبیّه نیز گفته می شود حقّ هرگاه نسبت به مقول و معتقد ما مطابق باشند. و این حال حقّ را صادق نیز می گویند لیکن به اعتبار نسبتی که به مقول و معتقد دارد و خدای تعالی واجب الثّبوت و الدوام است که قابل عدم و بطلان نیست. پس ذات خدای تعالی احقّ است از کلّ اشیا و او محقّق کلّ حقیقت است. این است تحقیق علاّمه

٢. كشف المراد / ٣٠٠: الحقيّة

در شرحش.

و در مناهج اليقين واقع شده كه: «لمّا وجب ذاته ـ تعالى ـ و صفاته لم يكن للقدم و البطلان اليه سبيل، فذاته احق من كل حق». أو اين ثابت است كه به غير واجب بالذّات همه نظر به ذات خود مستحق عدمند؛ پس خداى ـ تعالى ـ مستحق حقيقت است فقط.

و ملاّ عبدالله يزدى در حاشيهٔ تهذيب منطق ايراد نموده به اين عبارت: «الخبر و الاعتقاد اذا طابق الواقع كان الواقع ايضاً مطابقاً، فان المفاعلة من الطّرفين، فمن حيث انّه مطابق للواقع ـ بالكسر ـ سمّى ٢ صدقا، و من حيث [ب ـ ٢٣١] أنّه مطابق له ـ بالفتح ـ يسمّى حقّاً. و قد يطلق الصّدق و الحقّ على نفس المطابقة و المطابقيّة ايضاً».٣

و ارباب معانی و بیان را در تفسیر صدق و کذب سه مذهب است ، چنانچه به تفصیل در مطول<sup>3</sup> در اوایل کتاب در تنبیه فنّ اوّل که علم معانیست ایراد نموده مذهب مشهور و مذهب نظام و مذهب جاحظ را در این باب؛ فلیرجع الیه!

١٦ قال: و الخيرية. ٥

یعنی وجوبِ وجود دلالت بر ثبوتِ وصف خیریّت می کند از برای خدای تعالی به جهت آن که خیر عبارت است از وجود که کمال است، و شرّ عبارت است از عدم کمال چیزی از آن حیثیّت که آن

۲. مصدر: یسمّی

٤. مطوّل / ٣٨

١. مناهج اليقين |

٣. حاشية ملاعبدالله /

٥. كشف المراد / ٣٠٠

11

مستحقّ عدم /\*الف/۱۷۲/ آن است، مثل ممکن که بالذّات اقتضای وجود نمی کند. و واجب الوجود محال است که معدوم شود از او چیزی از کمالات، پس راه ندارد در آن شریّت به وجهی از وجوه، پس او خیر محض است.

#### قال: و الحكمة. ا

یعنی وجوبِ وجود اقتضا می کند که موصوف شود خدای تعالی به حکمت، از جهت آن که حکمت به معنی معرفت اشیا است. و گاهی اراده می شود به حکمت صدور چیزی بر وجه اکمل، و عرفانی نیست اکمل از عرفان و معرفت خدای تعالی، پس او حکیم است به معنی اوّل. و نیز از جهت آن که افعال خدای تعالی در غایت احکام و اتقان است و نهایت کمال پس او به معنی ثانی ایضاً حکیم است.

#### قال: و التجبّر. ٢

یعنی وجوب وجود مقتضی وصف الله ـ تعالی ـ است به جبّاریّت، از جهت آن که وجوب وجود مقتضی استناد کلّ شیء است به به سوی او، پس او جبر می کند آنچه بالقوّه باشد به جانب فعل و تکمیل آن می نماید، مثل مادّه را مجبور می کند به صورت، پس او جبّار است از آن حیثیّت که واجب الوجود است.

٢. كشف المراد / ٣٠١

۱. كشف المراد / ۳۰۱

قال: و القهر. ١

یعنی وجوب وجود مقتضی موصوف بودن خدای تعالی است به بودن او قهّار، به معنى آن كه قاهر است عدم را به وجود كه معدوم را به غلبه موجود می سازد و تحصیل می کند.

قال: و القيّوميّة. ٢

17

يعنى وصف خداى تعالى به بودن او واجب الوجود [الف \_ ٢٣٢] مقتضى وصف است به اين كه قيّوم است به معنى آن كه قائم به ذات خود است و مقيم و قائم كننده غير است، از جهت آن كه واجب الوجود اقتضاى استغناى او از غير مىكند. و اين است معنى قيام او بالذَّات؛ و این معنی مقتضی استناد غیر است به او و این است معنی این که مقیم است از برای غیر. 17

قال: و امَّا الوجه و اليد و القِدم و الرّحمة و الكرم و الرّضا و التّكوين فراجعة الى ما تقدّم.<sup>٣</sup>

رفته است ابوالحسين <sup>٤</sup> اشعرى به اين كه يد صفتيست غير قدرت، و وجه صفتيست مغاير وجود. و رفته است ابوعبدالله سعيد به اين كه قدم صفتيست مغاير بقا و رحمت و كرم و رضا صفات مغايره ارادهاند. ٥ و اثبات نمودهاند جماعتي از حنفيّه كه تكوين صفت مغاير

١. كشف المراد / ٢٥٣

٣. كشف المراد / ٣٠١: اليد و الوجه

٤. كذا / صحيح: ابوالحسن

٢. كشف المراد / ٢ ٥٠٠

٥. م: اراده

قدرت است.

و تحقیق این است که این صفات راجع است به ما تقدّم از اوصاف، و در شرح ملامحمود واقع است که مراد از ید و اصبع و یمین و قَدَم ـ به فتح قاف بنابر احتمال ـ عبارت از قدرت است.

و مراد از وجه ذات است، چون وارد است ﴿كُلُّ شيء هـالك الَّا وجهه﴾

و مراد از قِدم ـ به كسر قاف ـ / \*ب /۱۷۲ / بقا است، و اولى آن است كه به ازليّت تفسير شود. و مراد از رحمت كرم است. و از رضا اراده است، و از تكوين مضمون ﴿ كن فيكون ﴾ است.

و در شرح ملا محمود واقع شده که مآل اوصاف مذکوره متن عاید بما تقدّم است، و دلیل گفته به این نحو که: «اذا المراد من الید و الاصبع و الیمین و القدم ـ به فتح القاف ـ القدرة، و من الوجه الذّات. کما دلّ قوله تعالى: ﴿کلّ شيء هالک الا وجهه ﴾ و من القدم ـ بکسر القاف ـ على ما قرّره الشّراح البقا. و الانسب عندى ان يقال انّ المراد منه ازليّة الّتى هى کونه ـ تعالى ـ سابقاً على غيره، و نفى مسبوقيته ٢ ـ تعالى ـ لا وجوده ـ تعالى ـ الازل اذ التّعرّض فى بيان ازليّه فى الزّمان أو الدّهر او غير دلک يوجب أن يساوى غيره فى الوجود».

۲. م : مسبوقية

۱. قصص / ۸۸

## فصل ثالث

# در این [فصل] چندین مسأله است:

## [مسألة] اوّل در اثبات حسن است و قبح که هر دو ۱ عقلی اند

قال: و الثالث: في افعاله الفعل المتّصف بالزّائد، امّـا حسـن أو قـبيح، و الحسن اربعة. <sup>٢</sup>

چون فارغ شد مصنف ـ رحمه الله ـ از اثبات خدای تعالی و بیان صفات او، شروع نمود در بیان عدلش و این که خدای تعالی حکیم است و نمی کند فعل قبیح و اخلال به واجب یعنی ترک واجب نمی کند. و ذکر و بیان آنچه متعلّق به این مطلب است از مسایل کرده و ابتدا نموده به قسمت افعال به حسن و قبیح، و بیان نموده که حسن و قبیح دو امر عقلیند، و این حکم متّفق علیه است میان معتزله.

17

۲.

و امّا اشاعره پس بتحقیق که ایشان رفته اند به این که حسن و قبیح مستفادند از شرع، پس هر چه امر نموده شارع پس او حسن است و هر چه نهی نموده از آن پس آن قبیح است، و اگر شرع نمی بود حسن و قبیحی نمی بود. و اگر امر نماید خدای تعالی به آنچه نهی نموده از آن منقلب می شود قبیح به حسن.

و اوایل رفته اند که بعضی اشیا امور چندیند که بعضی از آنها حسنند و بعضی قبیحند نظر به عقل عملی منسوب به عمل و بتحقیق که تشنیع ابوالحسین بر اشاعره به اشیاء ردیّه بدی چند است که ذکر و بیانش در مواضع دیگر شده، و آنچه تشنیع نموده حقّ است، از جهت آن که قواعد اسلام جاری نیست به آنچه رفته است اشعریّه از تجویز قبایح بر خدای تعالی و تجویز اخلال به واجب از امور واجبه، و معلوم نیست که چگونه ممکن است ایشان را جمع میان این دو مذهب؟

بدان این را که فعل امور از متصوّرات ضروریّه است و تحدید نموده ۱ آن را ابوالحسین که فعل امری است که حادث شود از قادر، و چون که تحدید و تعریف نموده قادر را که چیزی است که صحیح است که بکند و صحیح است که نکند، پس لازم می آید دور که فعل به قادر معلوم و محدود می گردد و قادر به فعل نیز معلوم محدود می گردد با آن که فعل اعم است از آن که صادر [الف ـ ۲۳۳] شود از قادر یا غیرقادر.

۱. م: نمودهاند

هرگاه دانستی این را پس فعل حادث یا آن است که موصوف نمی شود به امر زاید بر حدوثش ـ و آن مثل حرکت / \*الف/۱۷۳/ ساهی و نایم است که [من] حیث لایشعر واقع می شود و در آن مدح و ذم نیست ـ یا موصوف می شود به امری، و این دو قسم است حسن می باشد و قبیح می باشد.

پس حسن چیزی است که متعلّق نباشد به فعلش مذمّتی و قبیح به خلاف این است؛ و حسن یا آن است که نیست از برای آن وصف زایدی بر حسنش ـ و آن مباح است، و رسم کرده شده مباح که مدح در فعل و ترک آن نیست ـ یا امری است که وصف زایدی بر حسن آن هست، و در این صورت یا آن است که مستحقّ مدح به فعلش هست و ذمّ به ترکش ـ این واجب است ـ یا مستحقّ مدح به فعلش هست و به ترکش مذمّتی به متعلّق نیست ـ این مندوب است ـ یا مستحق مدح است به ترکش و تارک آن را ممدوح می دانند و متعلّق نیست به فعلش مذمّتی، این مکروه است. پس منقسم شد حُسن به احکام اربعه: واجب و مندوب و مباح و مکروه، و با حرام اقسام حسنه و قبیحه به پنج عدد معدود می شود.

قال: و هما عقلیان للعلم بحسن الاجسام و قبح الظّلم من غیر شرع. ا یعنی استدلال نموده شده بر این که حسن و قبیح اشیا دو امر ۲۰ عقلیست به چندین وجه:

١. كشف المراد / ٣٠٣

اوّل: آن وجوه این است که ما می دانیم بالضّروره حسن بعض اشیا را و قبح بعضی را، مثل حسن احسان و قبح ظلم بدون ملاحظه شرع. پس بتحقیق که هر عاقلی جزم می کند به حسن احسان و به مدح بر آن و به قبح بدی و ظلم و مذمت بر آن؛ این حکم ضروری است که قابل شکّ نیست. و این معنی مستفاد از شرع نیست ، چنانچه براهمه و ملاحده حکم به این نمو ده اند با وجود آن که ایشان معترف به شرع نیستند.

## قال: و لانتفائهما مطلقاً لوثبتا شرعاً. ا

این وجه دویم است [ب- ۲۳۳] که دلالت می کند بر این که حسن و قبح اشیا عقلیند. و تقریرش این است که اگر حسن و قبح اشیا شرعی باشد نه عقلی، ثابت نمی شود نه شرعاً و نه عقلاً؛ و تالی باطل است اجماعاً و مقدّم نیز مثل آن باطل است. بیان شرطیّت آین است که ما اگر عقلاً ندانیم حسن اشیا را و قبح آنها را، حکم نمی توانیم نمود به قبح کذب؛ پس جایز است که واقع شود از خدای ـ تعالی ـ ، و این باطل است. و ایضاً هرگاه خبر داده شود به حسن و قبح اشیا از قِبَل شارع جزم به این خبر نمی توان نمود از جهت احتمال کذب، و از جهت جواز امر نمودن ما به قبیح و نهی ما از حسن از جهت انتفاء حکمت عقل بنابراین تقدیر.

٢. نسخهها: شرطيه

١. كشف المراد / ٣٠٣

#### قال: و لجاز التّعاكس. <sup>١</sup>

آنچه علاّمه ـ رحمه اللّه ـ ایراد نموده / ۴ ب / ۱۷۳ / این است که آنچه رسیده به خاطر ما در حلّ کلام مصنّف ـ رحمه اللّه ـ این است که اگر نباشد حسن و قبح اشیا عقلی، البته جایز خواهد بود که واقع شود تعاکس در حسن و قبح اشیا، به این نحو که آنچه توهم می شود حسن آن قبیح باشد و آنچه قبیح تصوّر می شود آن حسن باشد، و جایز است که مردم بسیار اعتقاد نمایند حسن و مدح کسی را که بدی نماید به کسی، و مذمّت کسی را کنند که خوبی نماید به کسی نه عکس، به کسی و مذمّت کسی را کنند که خوبی نماید به کسی د چنانچه عکس این محمود و ۲ از برای ما حاصل است. و چون که هر عاقلی می داند بطلان این را جزم می دانیم استناد قبح این اشیا را به قضایای عقلیّه بدون اوامر و نواهی شرعیّه و عادات مردم.

## قال: و يجوز التّفاوت في العلوم لتفاوت التّصوّرات. ٣

چون استدلال نموده مصنف ـ رحمه الله ـ بنابر مذهب خودش که حسن و قبح اشیا عقلیند. شروع نمود به جواب از شبههٔ اشاعره. و بتحقیق که احتجاج نموده اند اشاعره جهت مذهب خود که اگر حسن و قبح اشیا ضروری باشد [الف ـ ۲۳۶] پس تفاوت در ضرورت این مدّعا و قبح اشیا ضروری باشد و میان علم به زیادتی کلّ بر جزء نخواهد بود، و تحصیل این مطلب و میان علم به زیادتی کلّ بر جزء نخواهد بود، و تالی باطل است به وجدان عقل، پس مقدّم نیز چنین است.

و این شرطیّت عظاهر است از جهت آن که علوم ضروریّه تفاوت

۱. كشف المراد / ٣٠٣

٣٠٤ / ٣٠٤ ع. م : شرطيه

17

17

۲.

ندارند در ظهور و خفا، و جواب منع عدم تفاوت و ملازمه است، از جهت آن که علوم ضروریّه تفاوت در نوع تصوّرات یعنی در خفا و ظهور دارند، پس قول او که: «و یجوز التّفاوت» الی آخر گفته اشعار مذهب اشاعره و التفات به این جواب است.

## قال: و ارتكاب اقل القبيحين مع امكان التخلُّص. ١

این کلام صلاحیّت آن دارد که جواب از دو شبهه باشد از اشاعره، یکی از دو شبهه این است که اگر کذب قبیح باشد هر آینه کذبی که موجب تخلّص نبی ـ صلّی الله علیه و آله ـ باشد از بلیّه ظالم قبیح خواهد بود، و تالی باطل است از جهت آن که خوب است البتّه تخلیص نبی ـ صلّی الله علیه و آله ـ پس مقدّم که قبح کذب باشد نیز باطل خواهد بود.

دویم: این است که گفته اند اگر انسانی بگوید البته فردا کذبی خواهم گفت اگر خوب است وفا به وعدهٔ خود نمودن پس گفتن کذب خوب است، و اگر قبیح است پس صدق او قبیح است و کذب او خوب است.

و جواب از این هر دو امر واحد است، و آن این است که: خلاص نمودن نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ ارجح و اقوی است از صدق در این مقام، پس ترکش اقبح خواهد /\*الف/۱۷۶/ بود از کذب، از جهت حصول مصلحت عظیمه. و ایضاً واجب است بر او ترک کذب در

١. كشف المراد / ٣٠٤: المخلص

وعده که فردانموده، جهت آن که دو قبیح به فعل می آید، یکی عزم به قبیح و یکی دیگر فعل قبیح. و اگر ترک نماید کذب را تخلّف عزم به کذب و فعل آن هر دو نموده خواهد بود، و این هر دو وجه حسن است که به فعل آورده. و اگر می کرد یک قبیحی که فعل کذب بود به عمل آورده بود با عزم آن و در تخلّص نبی ـ صلّی الله علیه و آله ـ که قسم اوّل بود ممکن است که نحوی توریه کند در کذب [ب ـ ٢٣٤] یا آن که لفظی بگوید بدون قصد در معنی آن کذب، و ایضاً آنچه مفسده بود به نحوی که حسن شود قبیح که گذشت در شبهه اشاعره غیر منفک است در صورت تخلّص نبی ـ صلّی الله علیه و آله ـ از جهت منفک است در صورت تخلّص نبی ـ صلّی الله علیه و آله ـ از جهت آن که قبح کذب به اعتباری از آن منفک نمی شود و همچنین عدم انفکاک حسن تخلّص نبی ـ صلّی الله علیه و آله ۱ ـ پس به دو اعتبار انفکاک حسن و قبح هر دو در آن هست.

## قال: و الجبر باطل. ٢

این جواب از شبهه آخری است از برای اشاعره و این شبهه آن است که گفته اند که: جبر حقّ است، پس منتفیست حسن و قبح عقلی به جهت آن که اختیاری نیست عباد را. و بیان صدق مقدّم که جبر باشد خواهد آمد و جواب آن طعن در صغری است که گفته اند حقّ است جبر، و خواهد آمد بحث در آن نیز.

۱. ن : ـ ص

#### مسألة ثانيه

## در این است که خدای تعالی نمی کند قبیح را و اخلال در امور واجبه از او متحقّق نمی شود ۱

قال: و استغناؤه و علمه يدلان على انتفاء القبح عن افعاله تعالى. ٢

اختلاف نموده اند مردم در این جا، پس گفته اند معتزله که خدای تعالی نمی کند قبیح را و او اخلال به واجب نیز نمی کند. و نزاع نموده اند اشعریه در این و اسناد داده اند قبایح را به خدای تعالی.

و دلیل بر آنچه معتزله اختیار نموده اند این است که از برای خدای تعالی داعی هست به فعل حسن و صارف از فعل حسن نیست، و او از برای خدای تعالی صارف از فعل قبیح هست و داعی نیست، و او قادر است بر هر مقدوری و با وجود قدرت و داعی واجب است این فعل. و بتحقیق که گفتیم این را از جهت آن که خدای تعالی غنیست و محال است بر او حاجت، و او عالم است به خوبی حسن و بدی قبیح و معلوم است بالضّروره که عالم به قبیح که محتاج به آن نباشد از او صادر نمی شود و عالم به حسن قادر بر آن هرگاه مفسده نداشته باشد ایجاد آن می کند آن را.

و تحریر این /\*ب/۱۷۶/ مطلب این است که فعل نظر به ذاتش نموده [الف \_ ۲۳۵] ممکن است و نظر به علّت نموده و اجب است، و هر ممکنی مستند به قادری از جهت آن که علّیّت آن تمام می شود به ۲۰

٢. كشف المراد / ٣٠٥

١. كشف المراد / ٣٠٥

واسطهٔ قدرت و داعی به امرش، پس هرگاه یافت شود این دو امر پس تمام می شود سبب ایجاد؛ و در صورت تمام شدن سبب واجب است وجود فعل.

و ایضاً اگر جایز باشد از آن ذات فعل قبیح یا اخلال به واجب، رفع می شود اعتماد به وعده و وعید، از جهت آن که ممکن است تطرّق کذب بر این وعده و وعید، و جایز خواهد بود که اظهار معجزه خدای تعالی بر ید کاذبی، و این مفضی ۱ به شک در صدق قول انبیا می شود و ممتنع خواهد بود استدلال به معجزه بر آن.

#### مسألة ثالثه

#### در این است که خدای تعالی قادر است بر قبیح

۱۲ قال: مع قدرته عليه لعموم النسبّة و لاينافي الامتناع اللاّحق. ٢ رفته اند علما كافّة به اين كه خداى تعالى قادر است بر قبيح مگر

رفته الدعلما كافه به اين كه حداى تعالى فادر است بر فبيح مكر نظام. و دليل بر آن اين است كه بتحقيق ما بيان كرديم عموم نسبت قدرت را به ممكنات، و امر قبيح نيز از جمله ممكنات است، پس در تحت قدرت مندرج خواهد بود.

حجّت گفته اند از جهت عدم وقوع قبیح از خدای تعالی به این نحو که وقوع قبیح از خدای تعالی دلالت بر جهل یا حاجت او میکند، و این هر دو منتفیست از خدای تعالی.

٢ و جواب آن است كه امتناع وقوع قبيح از خداى تعالى نظر بـه

۱. مفضى: منجرّ

٨

17

حكمت است كه تحقق قبيح موافق حكمت الهى نيست، پس امتناع تحققش امتناع لاحِق است، و الآامكان اصلى ذاتى دارد و از اين جهت تعقيب كرد كه مصنف ـ رحمه الله ـ استدلال بر مراد را به امكان ذاتى كه مشعر است بر جواب از شبهه كه مر او راست ردش كه مذكور شد اين جا اگر چه ذكر نكرد آن را صريحاً.

#### مسألة رابعه

در این است که خدای تعالی می کند امور را از جهت غرضی قال: و نفی الغرض یستلزم العبث و لایلزم عوده الیه. ا

اختلاف نمودهاند مردم یعنی رفتهاند معتزله بر ایس که خدای تعالی می کند [ب ـ ۲۳۵] افعال را از جهت غرضی، و نمی کند چیزی را بدون فایده. و رفتهاند اشاعره به این که افعال خدای تعالی محال است تعلیلش به اغراض و مقاصد.

و دلیل بر مذهب معتزله این است که هر فعلی معلّل به فرضیست و الله عبث خواهد بود، و عبث قبیح است و الله تعالی محال است /\*الف/١٧٥/که از او فعل قبیح سر زند.

و احتجاج نموده اند مخالفین که فاعل فعل به سبب غرض و قصد، اگر کند ناقص است بالذّات و مستکمل است به آن غرض و الله ـ تعالى ـ محال است بر آن نقصان.

و جواب این است که نقص لازم می آید اگر نفع و غرض عاید به ۲۰

١. كشف المراد / ٣٠٦

خدا شود، امّا اگر غرض عاید به غیر خدا شود پس نقصی نیست، از جهت آن که ما می گوییم که خدای تعالی خلق عالم کرد از جهت نفع عالم، و در قرآن این نحو وارد است که دلیل جهت غرض می شود. قال: الله ـ تعالی ـ ﴿ من اجل ذلک کتبنا علی بنی اسرائیل ﴾ الایة.

#### مسألة خامسه

## در این است که خدای تعالی<sup>۲</sup> اراده طاعت عباد دارد و کراهت دارد معاصی را

قال: و ارادة القبيح قبيحة و كذا ترك ارادة الحسن و الأمر و النّهى. $^{\text{T}}$ 

مذهب معتزله این است که خدای تعالی اراده طاعت مؤمن و کافر نموده اعمّ از آن که واقع شود یا نه، و مکروه شمرده معاصی را به نحو [ی]. و اشاعره گفته اند که آنچه واقع می شود پس آن مراد است اعمّ از آن که طاعت باشد یا معصیت؛ و دلیل بر آنچه معتزله رفته اند دو وجه است:

اوّل این است که خدای تعالی حکیم است و نمی کند فعل قبیح ۱۶ چنانچه گذشت، و اراده قبیح نیز قبیح است، و ایضاً ترک حسن قبیح و اراده ترک آن نیز قبیح است.

وجه دویم: آن است که امر نموده خدا به طاعت و نهی نموده از معصیت، و حکیم امر میکند به آنچه اراده نموده باشد نه به آنچه مکروه او باشد نه از آنچه اراده

۲. م : ـ تعالى

۱. مائده / ۳۲

٤. م: \_ است

٣. كشف المراد / ٣٠٧

کند؛ پس اگر طاعت از کافر مکروه خدا باشد [الف ـ ٢٣٦] امر به آن نمی کند و نمی کند، و اگر معصیت مراد خدای تعالی باشد نهی از آن نمی کند و در این صورت اگر چنین بود بایست که کافر در حین کفر مطیع باشد، و عدم ایمان او در این صورت از جهت این خواهد بود که مطیع است و کرده است آنچه اراده نموده خدای ـ تعالی ـ از او و امتناع نموده از آنچه خدای تعالی نسبت به او مکروه شمرده، و این معنی باطل است قطعاً.

و در شرح اصفهانی واقع شده که: «قوله و الامر، عطف علی قوله: ۸ ترک، أی و کذا الامر بغیر المراد و النّهی عن المراد قبیح». و در شرح حاج محمود واقع شده: «و الامر بما لایراد من الشیء فییح، و کذا النّهی عمّا یراد ایضاً». پس تفسیر و الامر و النّهی این متن را نمودهاند به این معنی که امر نمودن عباد را به خلاف آنچه خواهد و نهی از ۱۲ آنچه خواهد، نسبت به خدای تعالی قبیح است.

قال: بعض الافعال مستندة الينا و المغلوبيّة غير لازمة و العلم تابع. ٢

جون فارغ شد مصنّف ـ رحمه اللّه ۳ ـ از <sup>٤</sup> استدلال شروع نمود در ١٦ ابطال حجج خصم، و اين حجج ٥ سه تا ست

اوّل: آن است که گفته اند خدای تعالی فاعل کلّ موجودات است، پس قبایح مستند است به او و به اراده او است.

٢. كشف المراد / ٣٠٧

١. م : الشر

٤. م: - از

٣. ن ، الف : \_ رحمه الله

٥. م: حجّ

و جواب /\*ب/١٧٥/ آن است كه: خواهد مذكور شد در بعد كه بعضِ افعال مستند به ما عباد است.

دویم: این است که خدای تعالی اگر اراده می کرد از برای کافر طاعت را و کافر خلاف آن معصیت می نمود به خلاف اراده خدا لازم می آید که خدای تعالی مغلوب باشد، از جهت آن که هر کسی که مراد خود را به فعل می آرد او غالب است.

جواب این است که: مغلوبیّت لازم نیست از جهت آن که خدای تعالی اراده طاعت نمود از عبد بر سبیل اختیار، و این متحقّق می شود به ارادهٔ مکلّف، و اگر اراده می نمود خدای تعالی ایقاع طاعت را از کافر مطلق خواه آن که از اختیار و عدم اختیار که به نحو جبر باشد البتّه واقع [ب ـ ۲۳۲] می شد.

سیم: این است که گفته اند که آنچه علم داشته خدای تعالی در از ل به وقوع آن، واجب است وقوعش، و آنچه دانسته است عدم آن را ممتنع است؛ پس هرگاه علم داشته عدم وقوع طاعت را از کافر محال است اراده آن از کافر و الا اراده آنچه ممتنع است نموده خواهد بود و جواب آن است که: علم تابع معلوم است، و اصل علم اثر در امکان و امتناع فعل نمی کند چنانچه تقریر این سابق گذشت.

#### مسألة ششم

#### در این است که ما فاعل فعلیم

قال: و الضّرورة قاضية باسناد افعالنا الينا. ١

در شرح بهشتی واقع است که این منافاتی با اسناد کل به خدای تعالی ندارد، به جهت آن که ممکن است که خدای تعالی قدرت و اراده جهت عبد ایجاد نموده باشد که این قدرت و اراده موجد افعال باشد و این موافق گفتهٔ اکثر عقلا و نقل از کتاب و سنّت است، و آنچه واقع شده که «لاجبر و لاتفویض» آهست و علاّمه ـ رحمه الله ـ در شرح خود گفته اختلاف نمودهاند عقلا در این جا آنچه رفتهاند به آن معتزله این است که عبد فاعل افعال و مختار نفس خود است، و اختلاف نمودهاند میان خود در این جا نیز؛ پس گفته است ابوالحسین که علم به این ضروری است، و این حق است، چنانچه مصنّف ـ رحمه الله ـ چنین دانسته و دیگران گفتهاند که ضروری نیست استدلالی است.

و امّا جهم بن صفان پس بتحقیق گفته است که خدای تعالی ۱۹ موجد افعال عباد است و اضافه به عباد مجاز است، پس اگر کسی گوید که فلان نماز کرد و روزه گرفت به منزلهٔ آن است که بگوید که بلند شد در قامت یا فربه /\*الف/۱۷۲/شد.

١. كشف المراد / ٣٠٨: باستناد

٢. اصول كافى ج ١٦٠/١ . توحيد / ٣٦٢ و بحارالانوارج ١٧/٥

٣. كذا. م: صفات. صحيح: صفوان

و گفته است ضرار بن عمر و نجّار و حفص الفرد و ابوالحسين الاشعرى كه خداى تعالى محدث افعال است و عبد مكتسب است و الف \_ ۲۳۷] قدرتى جهت عبد قرار نداده در فعل، بلكه قدرت و مقدور واقع است بقدرة الله \_ تعالى \_ و اين اقتران به عبد كسبى است.

و تفسیر نموده قاضی ابوبکر باقلانی کسب را به این که ذات فعل واقع است به قدرت خدای تعالی و بودن آن فعل طاعت و معصیت به این نحو است که دو صفتند که واقعند به قدرت عبد، یعنی کسب آنچه ذات آن را خدا خلق نموده عبد می نماید به نحوی که موصوف به این صفت طاعت و معصیت می شود.

و در شرح مواقف واقع است که: تعلّق قدرت خدا به اصل فعل است، و قدرت عبد متعلّق به صفت است؛ یعنی به طاعت و معصیت و غیر اینها هم به این نحو است از اوصاف چندی که خدای ـ تعالی ـ موصوف به آنها نمی شود، مثل طپانچه زدن به یتیم جهت تأدیب، یا این را از جهت آن که ذات لطم آ واقع است به قدرت خدای تعالی و تأثیر او ـ عظم شأنه ـ پس کُونش به قدرت خدای تعالی است، به این معنی که ذات و اصل طپانچه زدن با خداست و امّا بودن به صفت ایذاء و تأدیب که باعث معصیت است یا نه به سبب قدرت عبد و تأثیر او ست. "

و در شرح ملاّعلى واقع است در بيان كسب عبد كـه: «و المراد بكسبه ايّاه مقارنته لقدرته و ارادته من غير ان يكون هناك منه تأثير أو

۲. لطم: سیلی ، طپانچه

١. كذا/ صحيح : ابوالحسن

٣. بنگريد: المواقف / ٣١٢

۲.

مدخل فی وجوده سوی کونه محلاً.» ایعنی به غیر محلیت حیّزی ندارد $^{\gamma}$ .

و گفته است ابواسحق از اشاعره که فعل واقع می شود به مجموع قدرتین یعنی قدرت خدا و عبد.

و مصنف ـ رحمه الله ـ گفته است که ضروری است فعل عبد از جهت آن که ما می دانیم فرق میان حرکت حیوان که اختیاری است و حرکت حجر هابط که بدون اختیار است، و منشأ فرق اختیار است در حیوان و عدم اختیار در حجر است [ب ـ ۲۳۷].

## قال: و الوجوب للدّاعي لاينافي القدرة كالواجب. ٣

چون فارغ شد مصنّف ـ رحمه اللّه ـ از تقریر مذاهب شروع نمود در جواب از شبهههای خصم. و تقریر شبههٔ اولی این است که: در وقت صدور فعل از مکلّف یا آن است که مقارن تجویز لاصدور است یا مقارن امتناع لاصدور است، یعنی یا ممکن است به فاعل ترک فعل یا ممکن نیست. و ثانی که ترک فعل ممکن او نیست مستلزم جبر است؛ و اوّل که ترک / \*ب /۱۷۲ فعل ممکن است یا آن است که ترجیح دارد صدور فعل بر لاصدور از جهت مرجّحی یا آن که واقع است بدون مرجّح، و ثانی مستلزم ترجیح احد طرفی ممکن است بدون مرجّحی و این محال است؛ و اوّل که به سبب مرجّحی ترجیح دارد مستلزم تسلسل است یا آن که باید منتهی شود به چیزی که دارد مستلزم تسلسل است یا آن که باید منتهی شود به چیزی که

۲. م ، الف : \_ يعنى به ... ندارد

١. شرح التجريد / ٣٤١٣٠٨ / کشف المراد / ٣٠٨

واجب است به آن چیز ترجیح، و این منافی قدرت و تقدیر است بلکه مستلزم جبر است.

و جواب این است که: فعل نظر به قدرت عبد ممکن است، و لیکن واجب است نظر بر آنچه داعی آن فعل است. و در شرح حاج محمود واقع است که واجب شده در این صورت فعل به ارادهٔ فاعل مثل آن که قادر حقیقی به ارادهٔ خود فعلش واجب می شود و منافی آن قدرت این وجوب نیست. و این مستلزم جبر نیست پس بتحقیق که هر قادری واجب است از او اثر در نزد وجود داعی همچنین که در حقّ واجب تعالی، نیز جاری است.

و وجه تخلّص این است که ما ذکر نمودیم که با داعی و اجب است و این معنی ترجیح بلامرجّح را و جبر را مستلزم نیست با وجود آن که این غیر مسموع است از اکثر ایشان از این حیثیّت که خود تجویز نموده اند از قادر ترجیح احد مقدور [الف - ۲۳۸] را بر آخر بدون مرجّحی. و به این کلام جواب داده اند از شبهه ای که ایراد نموده اند فلاسفه بر ایشان، و معلوم نیست که این جواب را چون است که خصم قائلند در آن جا و در این جا قائل نیستند.

قال: و الایجاد لایستلزم العلم الا مع اقتران القصد فیکفی الاجمالی. ۲ این جواب از شبههٔ اخری است از برای ایشان که افعال فعل عباد نیست. و تقریر شبهه این است که: عبد هرگاه موجد افعال نفس خود

.

17

۲.

باشد پس در این صورت عالم به آن افعال خواهد بود، و تالی که عالم بودن به افعال خود است باطل است، پس مقدّم که موجود بودن افعال است از او نیز باطل است. و شرطیّت اظاهر است. و امّا بیان بطلان تالی این است که ما حال حرکت می کنیم به حرکات جزئیّه چند که تعقّل آن جزئیّات مفصّلاً نمی کنیم اگر چه قصد حرکت از مبدأ تا منتهی ما می کنیم هر چند جزئیّات آن را قصد نمی کنیم.

و جواب این است که: ایجاد مستلزم علم نیست از جهت آن که فاعل بتحقیق که صادر می شود از او فعلی به مجرّد طبع مثل احتراق نار بدون علم، پس لازم نمی آید از نفی علم نفی ایجاد، بلی ایجاد با قصد مستلزم علم است لیکن علم اجمالی کافیست در آن، و این حاصل است در حرکات جزئیّه ما بین مبدأ و منتهی.

## قال: مع الإجماع يقع مراده تعالى. ٣

این جواب از شبههٔ آخری است از برای ایشان. و تقریر شبهه /\*الف/۱۷۷/ آن است که: عبد اگر قادر باشد بر فعل لازم می آید اجتماع دو قادر بر مقدور واحد، و این باطل است، پس مقدم مثل این است. بیان شرطیّت این است که خدای ـ تعالی ـ قادر است بر هر مقدوری، پس اگر عبد قادر باشد بر چیزی قدرت خدا و قدرت عبد هر دو جمع می شود. و امّا بطلان تالی پس از این جهت است که اگر اراده کند خدای ـ تعالی ـ ایجاد آن را و عبد اراده [ب ـ ۲۳۸]کند اعدام

۲. م: بیان

٤. نسخهها: شرطيه

۱. نسخهها: شرطیه

٣. كشف المراد / ٣٠٩

آن را پس یا هر دو مراد باید به فعل آید یا هر دو آن معدوم شود، یعنی وجود و عدم هر دو معدوم شود، و لازم می آید از این اجتماع نقیضین. و اگر مراد احدهما به فعل آید بدون مراد دیگری لازم می آید ترجیح بدون مرجّحی.

و جواب این است که: اگر خدای ـ تعالی ـ اراده نماید احد طرفین را آن به فعل می آید، چون ارادهٔ او اقوی است از قدرت و ارادهٔ عبد، و این وجهِ ترجیح است، و این دلیل را اخذ نموده اند بعض اشاعره از دلیلی که استدلال نموده اند به آن متکلمون بر وحدانیّت خدا و در آن جا چون قدرت دو اله را مساوی فرض نموده اند متمشی امی شود، امّا در این جا نمی شود.

## ۱۲ قال: و الحدوث اعتباري. <sup>۲</sup>

این جواب از شبههٔ دیگر است از قدمایِ اشاعره، و آن این است که: فاعل باید خود مخالف فعلش باشد در جهتی که به سبب آن جهت متعلّق می شود فعل او به امری از اموری، آن جهت تعلّق حدوث است و ما عبد نیز محدثیم، پس جهت تعلّق واحد است، و در این صورت جایز نیست که ما به فعل آریم حدوث را.

و جواب این است که: فاعل مؤثر در حدوث نیست از جهت آن که حدوث امر اعتباری است که زاید بر ذات است و الا تسلسل می شد اگر حدوث موجود خارجی می بود؛ زیرا که حدوث را که

۱. متمشی: جاری

حادث مىنمود، پس آن حدوث حدوثى داشت و همچنين الى غير النهاية مىرفت و تسلسل مىشد.

تقریر دیگر این است که اگر عباد فاعل باشند در حدوث پس مخالفت میان عبد و فعلش نخواهد بود، و در امور عامّه گذشت در بحثِ علّت و معلول که واجب است مخالفت میان معلول و علّت به حسب ماهیّت نوعیّه باشد از جهت امتناع احتیاج شیء بر نفسش، پس عبد علّت در فعل حادث مثل باعث احداث نمی تواند شد مطلقاً، از جهت آن که [الف \_ ۲۳۹] وجه علّت /\*ب/۱۷۷/ مصحّحه از برای تعلّق علّیت حدوث است این جا؛ زیراکه تأثیر نیست او را در وجود یا نفس ماهیّت، پس تأثیر در حدوثِ وجود خواهد بود در ماهیّت، پس اگر از عبد فعلی سر زند حادث ا باید نباشد، و این باطل است.

و حاصل کلام آن که مصنّف ـ رحمه اللّه تعالی ـ اشاره به جواب ۱۲ این شبهه نموده به قول خود که: «والحدوث» الی آخره، یعنی ممتنع است صدور حدوث امری از ما عباد به نحوی که گذشت.

و قدمای از اشاعره گفته اند که: فاعل واجب است که مخالفت با فعل خود داشته باشد از جهتی که متعلّق است فعل او به آن جهت که حدوث و امکان است و ما عباد همه محدثیم پس جایز نیست فعل حدوث از ما؛ جواب مصنّف گفته که: فاعل اثر در حدوث که امر اعتباری است نمی کند و الا موجب تسلسل می شد.

و جواب آن نیز در شرح حاج محمود واقع شده: امّا اوّلاً این که ما ۲۰

١. م: \_ حادث

مسلّم نداریم که فاعل باید که مخالفت داشته باشد با فعلش ، چنانچه حرارت احداث حرارت می کند؛ ثانیاً این است که فاعل اثر در حدوث نمی کند چون امر اعتباری است و امر وجودی زاید بر ذات نیست و الا هر حدوثی حدوثی می داشت، و لازم بود تسلسل، بلکه اثر در ماهیّت اگر تواند نمود می کند، یعنی آن را موجود می کند و نیست او در حدوث مؤیّر.

## ۸ قال: و امتناع الجسم لغيره. ١

این جواب از شبههٔ آخری است از ایشان. و تقریرش این است که: اگر ما عباد فاعل باشیم در احداث، صحیح خواهد بود از ما احداث جسم از جهتِ وجود علّت مصحّحه از برای تعلّق علّت آن که حدوث است.

و جواب آن است که: جسم ممتنع است حدوثش از ما نه به جهت حدوث تا آن که مستلزم تعمیم امتناع باشد، بلکه علّت ممتنع بودن صدور جسم این است که چون ما جسمیم و جسم اثر در جسم نمی کند ـ چنانچه گذشت در امور عامّه [ب ـ ۲۳۹] سابقاً ـ پس علیّت و جود جسم نمی توانیم شد.

## قال: و تعذّر المماثلة في بعض الافعال لتعذّر الاحاطة. ٢

٢٠ اين جواب از شبههٔ آخر است كه ذكر نمودهاند قدماي ايشان، و

١. كشف المراد / ٣١٠

۲.

آن این است که: اگر ما فاعل در افعال باشیم باید آنچه اوّلاً به فعل آوردیم ثانیاً نیز توانیم نمود از همهٔ جهات بدون اختلاف از جهت وجود قدرت و علم و قصد در افعال، و تالی باطل است پس مقدّم نیز مثل آن باطل است. بیان بطلان تالی این است که ما قدرت نداریم که کتابت کنیم در زمان ثانی مثل آنچه کتابت نموده ایم در زمان اوّل، از همه آجهت، بلکه لابد است از تفاوت در میان اینها در وضع حروف و مقادیرش.

و تقریر جواب این است که بعضی / \*الف/۱۷۸/ افعال صادر می شود از ما در زمان ثانی مثل آنچه صادر می شود در زمان اوّل از حرکات و افعال، و بعضی متعذّر است از ما نه آن که ممتنع باشد، بلکه چون احاطه کلّیه به آنچه ما کرده ایم اوّلاً نشده و مقادیر حروف مضبوط نیست پس صادر نمی شود از ما مثل اوّل مگر به طریق اتّفاق. ۱۲

## قال: و لانسبة في الخيريّة بين فعلنا و فعله تعالى ٢.

این جواب از شبههٔ آخری است از ایشان ـ یعنی اشاعره ـ و بیان آن این است که: گفته اند که اگر عبد فاعل باشد مَر ایمان را خواهد بود بعض افعال عبد بهتر از افعال خدای ـ تعالی ـ از جهت آن که ایمان که فعل ماست از قرده ـ که بوزینه است ـ و از خنزیر ـ که خوک است ـ و فعل ماست بهتر است، و تالی یعنی بهتر بودن فعل ما باطل است به اجماع، پس مقدّم که عبد فاعل بودن باشد مثل آن باطل است.

۲. كشف المراد / ۳۱۱

۱. م: ـ همه

و جواب این است که: نسبت خیریّت در این جا منتفی است، از جهت آن که اگر شما خواسته اید که ایمان خیر است این که انفع است، پس این نیست چنین از جهت آن که [الف - ۲٤] ایمان امر شاقیست که مضر ّ است بر بدن و در آن خیر عاجل نیست. و اگر خواسته شده از بهتر بودنِ ایمان این که بهتر است از جهت آن که در ایمان متحقق است استحقاق مدح و ثواب به خلافِ قرده و خنازیر، پس در این صورت ایمان خودش خیر بنفسه نخواهد بود، بلکه خیر در چیزی است که ایمان باعث آن شده و مؤدّی آن است از فعل خدای ـ تعالی ـ به عبد که آن مدح و ثواب است، و در این صورت مدح و ثواب که به سبب ایمان است بهتر و انفع خواهد بود از برای عبد از قرده و خنزیر، سبب ایمان است بهتر و انفع خواهد بود از فعل خدا است.

بدان این راکه این شبههٔ بسیار رکیکی است، و ایراد نموده مصنف درحمه الله در این جا از جهت آن که بعض ثنویه ایراد نموده اند این شبهه را بر ضرار بن عمرو، پس اذعان نموده و التزام جبر از این جهت کرده و گفته است که عباد فعلی نمی کنند، و همه از خدا است.

## قال: و الشّكر على مقدّمات الايمان. ا

این کلام مصنف ـ رحمه الله ـ جواب از شبههٔ آخری است از اشاعره که گفته اند: اگر عبد فاعل ایمان باشد البته به ما واجب نیست که شکر خدای ـ تعالی ـ بکنیم به جهت ایمان که فعل خود است، و

١. كشف المراد / ٣١١

٨

11

17

تالی که عدم وجوب شکر خدای ـ تعالی ـ باشد این جا باطل است /\*ب/۱۷۸ به اجـماع، پس مقدّم مثل آن باطل خواهـد بود. و شرطیّت اظاهر است که شکر نمودن غیر از جهت فعل خود صورت ندارد.

و جواب آن است که: شکر به جهت ایمان نیست بلکه از جهت مقدّمات ایمان است که ما را معرفت و توفیق ایمان داد و قدرت به شرایط ایمان میسّر کرد.

قال: و السّمع متأوّل و معارض بمثله و التّرجيح معناً. ٢

این جواب از شبهه سمعیّه نقلیّه [ای] است که ایراد نمودهاند جهت اثبات جبر، و به آن متمسّک شدهاند و [ب - ۲٤٠] مبیّن قدری شده این جا به طریق اجمال.

و تقریرش این است که: اشاعره گفته اند که بتحقیق وارد شده در قرآن چیزی که دلالت بر جبر می کند کقوله ـ تعالی ـ ﴿اللّه خالق کلّ شیء﴾ ۳، ﴿و اللّه خلقکم و ما تعملون﴾ ٤ و کلمهٔ «ما» را مصدریه گرفته اند نه موصوله، یعنی و عملکم ﴿و ختم اللّه علی قلوبهم﴾ ٥ و ﴿من یرد ان یضلّه یجعل صدره ضیّقاً حرجاً﴾ ۲ که جمیع ظاهراً دلالت بر جبر دارد.

و جواب این است که: این آیات متأوّلهاند و بتحقیق که علما تاویلات اینها را در کتب خود نقل نمودهاند. و ایضاً این آیات

۲. كشف المراد / ۳۱۱

٤. صافات / ٩٦

٦. انعام / ١٢٥. نسخهها: يرد الله

۱. نسخهها: شرطیه

۳. زمر / ٦٢

٥. بقره / ٧

معارضند به آیات دیگر، پس اصحاب ما به ده وجه رفع این شبهه و جواب آن را ایراد نمودهاند.

یکی از آن وجوه: آیاتیست واقعه در قرآن که معارض آیات مذکوره است و اضافه شده است فعل به عبد در اینها، مثل قول خدای - تعالی - در باب جمعی که تغییر تورات می دادند گفته: ﴿فویل للّذین یکتبون الکتاب بایدیهم﴾ ۱، ﴿ان یـتبعون الاّ الظّن ﴾ ۲، ﴿حتی یـغیّروا ما بانفسهم﴾ ۳، ﴿بل سوّلت لکم انفسکم﴾ ٤، ﴿فطوّعت له نفسه ﴾ ٥، ﴿من یعمل سوءاً یجز به ﴾ ۲، ﴿کلّ امریء بما کسبت رهین ﴾ ۷، ﴿کلّ نفس بما کسبت رهین ﴾ ۸، ﴿ماکان لی علیکم من سلطان الاّ ان دعوتکم فاستجبتم لی ﴾ ۹، الی آخره.

دویم: آیات داله بر مدح مؤمنین به سبب ایمان و مذمت کفّار به سبب کفر ایشان و وعد و وعید به سبب ایمان و کفر ایشان است که قوله ـ تعالی ـ ﴿الیوم تجزی کلّ نفس بما کسبت﴾ ۱۰، ﴿الیوم تجزون ماکنتم تعملون﴾ ۱۱، ﴿و ابراهیم الّذی و فی ۱۲، ﴿و لاتزر وازرة و زر اخری ۱۳، ﴿و لتجزی کلّ نفس بما تسعی ۱۵، ﴿هل تجزون الاّ ماکنتم تعملون که ۱۵، ﴿من

۱. بقره / ۲۷ ۳. رعد / ۱۱ ۵. مائده / ۳۰ ۷. مائده / ۳۰ ۷. طور / ۲۱ ۹. ابراهیم / ۲۲ ۱۰. خافر / ۷۱ ۱۰. خافر / ۱۷ ۳۱. اسراء / ۱۵ ۱۰. نجم / ۳۷ ۱۰. نمل / ۹۰ ۱۰. نمل / ۹۰ ۱۰. نما / ۹۰ جاء بالحسنة فله عشر امثالها ﴾ أ، ﴿و من اعـرض عـن ذكـرى ﴾ أ، ﴿اولئك الّذين اشتروا الحيوة الدّنيا ﴾ ٣، ﴿انّ الّذين كفروا بعد ايمانهم ﴾ ٤.

ثالث: آیاتیست که داله است بر تنزیه افعال خدای ـ تعالی ـ از مشابهت [الف ـ ۲٤۱] با افعال ما در تفاوت و اختلاف و ظلم که خدای ـ تعالی ـ نظلم نمی کند و در افعال ما ظلم هست مثل قوله ـ تعالی ـ : الف/۱۷۹/ ﴿ما تری فی خلق الرّحمن من تفاوت ﴾ آو الّذی احسن کلّ شیء خلقه ﴾ آو کفر نیست امر خوبی و همچنین فعل ظلم ﴿و ما خلقنا السّموات و الارض و ما بینها الا بالحق ﴾ آو الله لایظلم مثقال ذرّة ﴾ آو ما ربّک بظلام للعبید ﴾ آو ما ظلمناهم ﴾ آه ﴿لاظلم الیوم ﴾ آه ﴿و ما ربّک بظلام للعبید ﴾ آه ﴿و ما ظلمناهم ﴾ آه ﴿لاظلم الیوم ﴾ آه ﴿و

رابع: آیات داله بر ذمّ عباد است بر کفر و معاصی و توبیخ ایشان بر این دو امر مثل قوله ـ تعالی ـ : ﴿ کیف تکفرون بالله ﴾ ۱۳، ﴿ و ما منع النّاس ان یؤمنوا اذ جاءهم الهدی ﴾ ۱۵، ﴿ و ماذا علیهم لو آمنوا ﴾ ۱۵، ﴿ ما منعک ألّا تسجد ﴾ ۱۲، ﴿ فما لهم عن التّذکرة معرضین ﴾ ۱۷، ﴿ لم تلبسون الحقّ بالباطل ﴾ ۱۸،

۲. طه / ۱۲۶ ۱. انعام / ۱۲۰ ٤. ال عمران / ٩٠ ۳. بقره / ۸٦ ۲. سجده / ۷ ٥. ملک / ٣ ٧. حجر / ٨٥. نسخهها: السماء ٩. احقاف / ٣ ۸. نساء / ۵۰ ١١. غافر / ١٧ ۱۰. هود / ۱۰۱ ۱۳. بقره / ۲۸ ۱۲. اسراء / ۷۱ ١٥. نساء / ٣٩ ١٤ / اسراء / ١٤ ١٦. اعراف / ١٢. نسخ: أن لا ۱۸. آل عمران / ۷۱ ۱۷. مدثر / ٤٩

﴿ لم تصدّون عن سبيل الله ﴾ ١.

خامس: آیات دالّه بر تهذیب و تخیر است که قوله ـ تعالی ـ : ﴿ فَنَ شَاء فَلَیُوْمَنَ وَ مِنْ شَاء فَلَیکُفُر﴾ ۲، ﴿اعملوا مَا شَنْتُم﴾ ۲، ﴿ لَمْنَ شَاء مَنْکُم أَنْ يَتَقَدّم أَو يَتَأَخّر ﴾ ٤، ﴿ فَنْ شَاء اتّخذ الى ربّه سبيلاً ﴾ ۲، ﴿ فَنْ شَاء اتّخذ الى ربّه مآباً ﴾ ۷، ﴿ فَنْ شَاء الّذِينَ اشركوا لو شَاء الله مَا اشركنا و لا اباؤنا﴾ ۸، ﴿ و قالوا لو شاء الرّحمن ما عبدناهم ﴾ ٩.

سادس: آیات دالّه بر مسارعه به افعال پیش از فوت آنها مثل قول خدای ـ تعالی ـ ﴿ و سارعوا الی مغفرة من ربّکم ﴾ ۱۰، ﴿ اجیبوا داعی الله ﴾ ۱۰، ﴿ استجیبوا للّه و للرّسول ﴾ ۱۲، ﴿ و اتّبعوا احسن ما انزل الیکم ﴾ ۱۳، ﴿ و انیبوا الی ربّکم ﴾ ۱۵.

السابع: آیات چندی است که ترغیب فرموده خدای ـ تعالی ـ در این جا بر استعانت به خدا و ثبوت لطف از خدا مثل قوله ـ تعالی ـ : ﴿ و ایّاک نستعین ﴾ ۱۵، ﴿ فاستعذ بالله من الشّیطان الرّجیم ﴾ ۱۵، ﴿ فاستعنوا بالله ﴾ ۵، ﴿ و ایّاک نستعین است از خدای ـ تعالی ـ ﴿ او لایرون انّها بالله ﴾ ۵، ﴿ و لولا ان فی کلّ عام مرّة او مرّتین ثمّ لایتوبون و لاهم یذکّرون ﴾ ۱۸، ﴿ و لولا ان

١. أل عمران / ٩٩ ۲. کهف / ۲۹ ٣. فصلت / ٤٥ ٤. مدثر / ٣٧ ٥. عبس / ١٢، مدثر / ٥٥ ٦. مزمل / ١٩ ۷. نیأ / ۳۹ ۸. انعام / ۱۶۸ ٩. زخوف / ٢٥ ١٠. أل عمران / ١٣٣ ۱۱. احقاف / ۳۱ ١٢. انفال / ٢٤ ۱۳. زمر / ۵۵ ۱٤. زمر / ٥٤ ١٥. حمد / ٥ ١٦. نحل / ٩٨ ۱۷. اعراف / ۱۲۸ ۱۲۸. تو په / ۱۲۸

یکون النّاس امّة واحدة ﴾ (، ﴿و لو بسط اللّه الرّزق [ب ـ ٢٤١] لعباده ﴾ (، ﴿ فَهَا رَجَّةَ مِنَ اللّه لنت لهم ﴾ (، ﴿ أنّ الصّلوة تنهى عن الفحشاء و المنكر ﴾ ٤.

ثامن: آیاتیست داله بر استغفار انبیا نحو ﴿ربّنا ظلمنا انفِسنا﴾ ٥، ﴿سبحانک انّی کنت من الظّالمین ﴾ ٦، ﴿ربّ انّی اعوذ بک ان اسئلک ما لیس لی به علم ﴾ ٧.

تاسع: آیاتیست که دلالت میکند بر تحسر و ندامت بر کفر و اعتراف کفّار و عصات نسبت کفر و عصیانی که با ایشان است، مثل قول خدای ـ تعالی ـ ﴿ و لو تری اذ الظالمون موقوفون عند ربّهم ﴾، تا قول عزّ سلطانه: ﴿ بل کنتم مجرمین ﴾ ^ و قوله ـ تعالی ـ : ﴿ ما سلککم فی سقر \* قالوا لم نک من المصلّین ﴾ ٩ ، ﴿ کلّها الق فیها فوج ﴾ ١٠ .

عاشر: آیات داله است بر تحسّر و ندامت بر کفر و معصیت و طلب رجعت مثل قول خدای ـ تعالی ـ: / \*ب / ۱۷۹ / ﴿ و هم یصطرخون ۱۲ فیها ﴾ ۱۱، ﴿ ربّنا اخرجنا منها ﴾ ۱۲، ﴿ ربّ ارجعون ﴾ ۱۳، ﴿ و لو تری اذ المجرمون ناکسوا رؤوسهم ﴾ ۱۶، ﴿ او تقول حین تری العذاب لو ان کی کرّة ﴾ ۱۵ و غیر اینها از آیات کثیره.

شوری / ۲۷
 عنکبوت / ٤٥
 انبیاء / ۸۷
 سبأ / ۳۱–۳۳
 ملک / ۸
 مؤمنون / ۱۰۷
 سجده / ۲۱

رخوف / ۳۳
 آل عمران / ۱۹۹
 اعراف / ۲۳
 هود / ۷۷
 مدثر / ۲۲–۶۳
 المؤمنون / ۶۹
 زمر / ۸۹

و این آیات معارض است به آنچه ذکر نموده اند جبریه جهت مطلب خود با وجود آن که مصنف ـ رحمه الله ـ گفته ترجیح با ما است، یعنی اختیار با ما بودن ترجیح دارد از جهت آن که تکلیف تمام نمی شود مگر به اضافه افعال به ما، و همچنین وعد و وعید و تخویف و انذار. و طول داد مصنف ـ رحمه الله ـ کلام را در این مسأله از جهت آن که از مهمیّات این علم است در اصول دین و شرع.

#### مسألة سابعه

## در احکام متولّده از افعال است

قال: و حسن المدح و الذُّم على المتولُّد يقتضى العلم باضافته الينا. ١

گفته اند پاره [ای از] شرّاح که فعل منقسم می شود به: مباشر و متولّد و مخترع، پس فعل اگر حادث باشد ابتدا به سبب قدرتی که آن در محلّ خود باشد و جدا نشود از محلّ خود آن را «مباشر» می گویند، مثل اعتماد؛ به عبارت دیگر فعلی اگر حادث باشد ابتداء که بدون توسّط امری باشد حصول آن آن را مباشر می گویند، مثل میل.

و فعل حادثی که واقع شود به سبب فعل چیز دیگر آن را «متولّد» می گویند، مثل حرکت حاصله فی اعتماد [الف ـ ۲٤۲] و میل؛ پس معنی تولّد این است که ایجاد کند و موجب باشد و جود امری و جود امر دیگر را مثل حرکت ید و مفتاح.

۲۰ و فعل حادث به سبب قدرت بدون آن که شرط شده باشد که

١. كشف المراد / ٣١٣

17

۲.

مختص به محل باشد آن را «مخترع» می گویند مثل کتاب.

واختلاف نموده اند که متولد آیا افعل عبد است مثل مباشریا نه ؟ پس معتزله گفتهٔ ند که: فعل عبد است مثل مباشر، و اشاعره رفته اند به این که فعل خدای ـ تعالی ـ است. و مصنف ـ رحمه الله ـ اختیار مذهب معتزله نموده و گفته است که این معنی بدیهی اوّلی است، از جهت آن که خوبی آای اکه مدح بر افعال متولد از ما، و ذمّ نسبت به بعض آنها دلالت دارد بر علم این که افعال متولد از ما ناشی می شود، و مدح و ذمّ آنها نمودن خوب است که مردم می کنند و الا ممدوح نبود این مدح و ذمّ آنها نمودن خوب است که مردم می کنند و الا ممدوح نبود

و ایضاً در بعض شروح واقع شده که رفته است معمّر که نیست فعل جهت عبد مگر اراده و آنچه بعد از اراده باشد، پس آن از طبع محلّ است. و آخرون از معتزله گفته اند که فعل از عبد نیست مگر فکر. و نظام گفته که فعل نیست از عبد مگر آنچه یافت شود در محلّ قدرتش و آنچه تجاوز از محلّ قدرت کند آن واقع است به طبع محل. و اشاعره رفته اند که متولّدات از فعل خداست و کسب ما از ما نیست. و مختار مصنّف قول جمهور است.

و در بعض امالی واقع شده که فعل منقسم می شود به مباشر و متولد و مخترع، پس فعل حادثی که موجب می شود ابتداء به سبب قدرتی اگر در محل آن قدرت باشد همیشه آن فعل و جدا نشود از آن [ب ـ ۲٤۲] محل مباشر است، مثل اعتماد و میل. و فعل حادثی که

۲. م : خونی

۱. م : یا

٣. م ، الف : -كه

واقع می شود به سبب فعل مباشر آن را متولّد می گویند، مثل حرکت صادره به سبب اعتماد. و فعل حادث از آن قدرت را که اوّل بود بدون شرط آن که مختص به محلّ قدرت باشد آن فعل یا نه، مخترع می گویند؛ مثل کتابت و امثال آن.

و مصنّف ـ رحمه الله ـ در متولّده اگفته که حسن مدح و ذمّ عباد به سبب افعال متولّده دالّ است بالضّرورة که اینها فعل عباد است، و آنچه ملاّعلی ادر شرح خود بیان نموده اوضح و اخصر است، و آن این است که گفته است که حادث بدون توسّط فعل دیگر که ابتداء باشد آن را مباشر می گویند، مثل حرکت ید، و آنچه حادث می شود به سبب فعل دیگر ثانیاً آن را متولّد می گویند، مثل حرکت مفتاح که بعد از حرکت ید است. و معتزله گفته که متولّد مثل مباشر فعل عبد است، و اشعری آن را فعل خدا می دانند.

و آنچه <sup>٤</sup> علاّمه ـ رحمه الله ـ در شرح خود گفته ايـن <sup>٥</sup> است كـه افعال منقسم مي شود به مباشر و متولّد و مخترع.

پس مباشر امری است که حادث می شود ابتداءً به قدرتی که در محل خود است، مثل مباشری که آن اعتماد است و آن هم مثل قدرت در محل قدرت است است چنانچه مذکور شد.

و ثانی که متولّد باشد امری است که حادث می شود به سبب فعل دیگر که آن اوّل مباشر است، مثل حرکت که حادث می شود از اعتماد

۲. شرح التجريد / ۳٤۸ ۳. م : بد ۵. م : بات

17

و این حرکت را مسبب می گویند. و اعتماد را سبب می گویند، خواه ثانی حادث شود در محل قدرت یا در غیر محل قدرت.

و ثالث مثل کتابت که مخترع بود ، چنانچه گذشت امری است که کرده می شود نه از برای بودن در محلّی.

پس اوّل مختصّ به ما عباد است و ثالث مختصّ به خدای ـ تعالی ـ است. موافق شرح علاّمه نیز ۲ و ثانی را مشترک قرار داده، و گفته بدان که ناس اختلاف نمودهاند در [الف ـ ٣٤٣] متولّدات که آیا واقع می شود / \*الف / ١٨٠/از ما یا نه، پس جمهور معتزله رفتهاند بر این که از فعل ماست مثل مباشر. و گفته است معمّر نیست فعلی از عبد مگر اراده و غیر اینها از حوادث پس واقع است به طبع، یعنی طبیعت و سرشت محل، و ۱ انسان وقت حرکتش در قلب ایجاد می کند اراده را، و ما عدای اینها اضافه کرده می شوند و واقع می شوند به طبیعیّت محل. و گفته ان عبد مگر تفکّر.

و در شرح ملامحمود و ملاعلی مباشر را به حرکت ید، و متولّد را به حرکت مثال آورده. ٥

وگفته است ابواسحاق نظام که فعل انسان همین حرکت حادثه در اوست به سبب داعیه هایی که دارد و انسان نزد او همین چیزی است که منساب است، یعنی نسبت داده شده است به او فی الجمله، و این اراده ها و اعتقادها حرکت قلبیه است. و آنچه یافت می شود منفصل

۲. کذا

١. م: + را

٤. م : و محل

٣. م : متولد

٦. نسخهها : ارادها

٥. شرح التجريد / ٣٤٨

از این جمله مثل کتابت و غیر کتابت بتحقیق که آن از فعل خدای ـ تعالى ـ است به طبیعیّت محلّ.

وگفته است تمامه که او یکی از متکلّمین است فعل انسان چیزی است که احداث میکند آدمی در محلّ قدرتش امّا آنچه از محلّ قدرت بیرون باشد و از آن بیرون رود پس آن حادثیست که محدثی ندارد و فعلیست که فاعل ندارد.

و گفتهاند اشعریّه که متولّد از جمله فعل خدای ـ تعالی ـ است نه فعل دیگری.

و جماهیر از معتزله لابد این مقام به دعوی ضرورت قائل شده اند، از جهت آن که ما می دانیم که مستندند متولّدات به ما عباد مثل کتابت و حرکات و غیر اینها از صنایع، و خوب است از ما مدح فاعل امور متولّده و مذمّت آنها همچنان که در مباشر است.

و مصنف رحمه الله استدلال به این حسن مدح و ذمّ [ب - ۲٤٣] بر حصول علم به بودن متولّدات از فعل ما نموده، یعنی گفته که: چون خوب است مدح و ذم نمودن فاعل متولّدات پس این استدلالیست بر آن که ما عباد علم داریم که فاعلیم خود نسبت به فعل متولّدات، نه آن که استدلال بر فاعل بودن خود نسبت به متولّد نموده باشد؛ پس استدلال بر علم به آن نموده، یعنی عالمیم به این که ما فاعلیم مَر متولّدات را از جهت آن که ضروریّات را جایز نیست استدلال بر کون آنها و تحقّقشان نمه دن.

١. لابد : بناچار

بلی! هرگاه نباشد ضروری بودن آن ضروری می توان دلیل از برای روشن برای ضروری بودن آن گفت، مثلاً آن که کسی دلیل از برای روشن بودن آفتاب و حرارت نار نگفته، لیکن دلیل جهت ضروری و بدیهی بودن این هر دو اگر بدیهی نباشد بداهت ایشان گفته می شود، و به جهت آن که ما علم داریم به ضروری بودن آنها که ضروریند و وجه ضروری بودن آنها را می دانیم، پس متوجه می شویم و می گوئیم. ا

و جماعتی از معتزله رفته اند که این استناد متولّدات به عباد ضروری نیست، بلکه کسبی است، و استدلال نمو ده اند بر عباد مستند بودن اینها را به حسن مدح و ذمّ عباد نسبت به اینها، پس مستلزم دور است، از جهت آن که حسن مدح و ذمّ در باب متولّدات نسبت به عباد یعنی خوبی مدح و ذمّ عباد مشروط است به علم به استناد به ما عباد، پس اگر بگردانیم استناد به ما را مستفاد از آن ـ یعنی از حسن مدح و ذمّ که مستند باز به عباد باشد ـ لازم می آید دور. و تطویل کلام از جهت بیان کلام شرّاح بود.

# قال: و الوجوب باختيار السبب لاحق. ٢

این جوابیست از اشکالی که وارد است این جا، و آن این است که: گفته شود که متولد واقع نمی شود به قدرت ما، از جهت آن که مقدور [الف \_ ۲٤٤] چیزی است که صحیح باشد و جودش و عدمش از قادر، و این معنی منتفیست در متولد؛ از جهت آن که نزد اختیار نمودن

٢. كشف المراد / ٣١٤

۱. ن: <u>و میگوییم</u>

سبب مسبّب را و حصول اموری که باعث مسبّب است و اجب می شود و جود مسبّب، پس از تحت قدرت خارج است و از روی قدرت واقع نمی شود که و جود و عدمش مساوی باشد.

و جواب آن است که وجوب مسبّب در وقت اختیار کردن سبب آن را وجوب لاحق است به نحوی که فعل واجب می شود در وقت وجود قدرت و تحقق داعی، پس در وقت فرض وقوع امری که مسبّب است وجوب لاحق اثر نمی کند در امکان ذاتی آن و منافی قدرت قادر نیست همچنین است در این جا.

# قال: و الذّم في القاء الصّبيّ عليه لا على الاحراق. ١

این جواب شبههای است از اشاعره: و آن این است که مدح و ذمّ کسی در باب متولّد دلالت نمی کند بر علم بر استناد متولّد به ما عباد، از جهت آن که گاه ما مذمّت می کنیم بنابر امر متولّد کسی را اگر چه دانیم استناد آن را به غیر او، چنانچه مذمّت می کنیم کسی را که بیندازد طفلی را در آتش هرگاه بسوزد اگر چه سوزاننده خدای - تعالی - است، و این را دانیم که این سوختن از او متولّد شده.

و جواب این است که مذمّت در این جا بر القاست نه بر احراق است؛ زیراکه احراق از جانب /\*الف/۱۸۱/ خدا بودن در وقت القاء آن طفل به نار خوب است از جهت اشتمال آن به عوض و تدارک امری از برای صبی و از جهت آنچه در آن هست از مراعات بقای

١. كشف المراد / ٣١٥

17

عادات و عدم نقص آن احراق در غیر زمان انبیا ـ علیهم السّلام ـ متحقّق چنانچه در باب حضرت ابراهیم ـ علی نبیّنا و علیه السّلام ـ متحقّق شد این ماده نقض، و ایضاً وجوب دیت امر شرعیست و تخصیص به فعل خاصّی که موجب [ب ـ 3٤٤] آن شود ندارد، چنانچه حافر بئر باید دیت بدهد اگر چه آن حافر او را به بئر نیداخته باشد. پس این دلیل نمی شود که مدح و مذمّت گاه نسبت به فعل دیگری خوب می باشد و در تولید باید نیز چنین باشد. این است موافق تحقیق علامه ـ رحمه الله تعالی ـ که در شرح خود ایراد نموده و سایر از شرّاح نیز چنین بیان نموده اند.

#### مسألة ثامنه

#### در قضا و قدر است

قال: و القضا و القدر ان اريد بهما خلقُ الفعل و الاتمام، لزم المحال او الالزم صبح مطلقا و قد بينه الالزم صبح مطلقا و قد بينه اميرالمؤمنين ـ صلوات و سلامة عليه و على اولاده ـ فى حديث الاصبغ. ٢

بدان که قضاگفته شده بر خلق اشیاء و اتمام آن ، چنانچه خدای - تعالی - فرموده: ﴿فقضیهن سبع سموات فی یومین﴾ " یعنی خلقهن و اتمام است در این جا «قضی».

١. حافر بئر: كننده چاه

۲. كشف المراد / ٣١٥ ـ «و الاتمام» و اميرالمومنين عليه السلام همچنين است تجريد
 الاعتقاد / ٢٠٠ .

و ایضاً اطلاق می شود بر حکم و ایجاب، مثل قول خدای ـ تعالی ـ فو قضی ربّک ان لاتعبدوا الاّ ایّاه ( یعنی واجب و لازم نموده ربّ تو.

و ایضاً قضی اطلاق می شود بر اعلام و اخیار مثل خدای ـ تعالی ـ: ﴿و قضینا الی بنی اسرائیل فی الکتاب﴾ ۲ یعنی اعلام نمودیم و اخبار کردیم ایشان را که قضی این جا اعلام و اخبار است.

و اطلاق کرده می شود تقدیر بر خلق مثل قول خدای ـ تعالی ـ:
﴿ و قدّر فیها اقوٰتها ﴾ "که تقدیر به معنی خلق آمده است. و تقدیر به معنی کتابت نیز می باشد مثل قول شاعر که گفته:
و اعلم بان ذاالجلال قد قدّر

فى الصّحف الاولى الّتى كان سطر الدّ معنى بيان نيز آمده مثل قول خداى ـ تعالى ـ: ﴿الآ امراته قدرّناها من الغابرين﴾ كه قدّرنا بمعنى بيّنًا و اخبرنا آمده.

هرگاه ظاهر شد این پس گفته می شود که آیا اشعری چه معنی می گوید به قول قائلی که بگوید انه ـ تعالی ـ قضی اعـمال العـباد و قدّرها؟

اگر اراده نموده باشد به آن [الف ـ ٢٤٥] خلق و ایجاد راکه خدای ـ تعالی ـ خلق نموده، پس بیان کردیم بطلانش را که اعمال همه مستند به ما عباد است و الا صدور قبایح از خدای ـ تعالی ـ مستلزم محال می شود، یا آن که باید که بعض افعال بدون قضای الهی باشد.

۱. اسراء / ۲۳ ۳. فصلت / ۱۰

17

و اگر اراده نموده الزام اعمال را و ایجاب آنها را این صحیح نیست مگر در فعل واجب وحده نه /\*ب/۱۸۱/ در مستحب و مکروه.

و اگر اراده نموده که خدای ـ تعالی ـ بیان نموده و نوشته و اعلام نموده به ملائکه که چنین خواهد شد و مِن بعد چنین خواهند کرد، پس این صحیح است از جهت آن که خدای ـ تعالی ـ جمیع این امور را در لوح محفوظ نوشته است و از جهت ملائکه بیان نموده.

و این معنی اخیر متعین است از جهت آن که اجماع است بر وجوب این رضا به قضاء خدای - تعالی - و قدر او و اوامر و نواهی او عز سلطانه - و رضا در امراض و آلام و ارزاق مقرّره او، نه در عصیان و کفر و غیر آن از قبایح که فعل عباد است چنانچه مذهب حقّ است، و به این نحو گفته اند محققین، پس معنی آن این است که چنین که در لوح محفوظ نوشته شده به آن باید راضی شد نه آن که اینها همه فعل خداست تا آن که لازم آید که به کفر باید راضی شد که قضاء خدا است، و این معنی باطل است.

پس آنچه حق است این است که باید به امور موجب ثواب و حسنه که خدای ـ تعالی ـ فرموده راضی شد و دست از قبایح برداشت. و ملامحمود گفته: «لیس لقولنا رضیت بقضاء الله ـ تعالی ـ معنی سوی انه رضیت بمقتضائه لابصفة ۱ آثارها هذه الامور» ۲.

و نفع نمی دهد اشاعره را عذر گفتن که دو جهت است ایس جا، یکی وجوب رضا به کفرِ و یکی عدم وجوب رضا به کفر امّا وجوب

۲. م: +که باید

رضا به كفر به سبب واجب بودن رضا به قضاى الهى است، از جهت آن كه خداى ـ تعالى ـ چنين كرد. و امّا عدم رضا به كفر از جهت آن كه كسب عباد است. پس عذر اشاعره اگر اين باشد باطل است به سبب آن كه باطل است كسب كفر اوّلاً كه به قضاى الهى باشد، و ثانياً كه خود بكنند يعنى نه به قضاى الهيست و نه به كسب عباد كه اشاعره قائلند كه هيچ كدام صحيح نيست.

پس اشاعره در رضابه کفر و قبایح و عدم [ب- ٢٤٥] رضابه آن،اگر عذر این دو وجه اوّل و ثانی را بگویند که بنابر وجه ثانی داخل کسب عباد باید باشند این امور باطل است کسب بودن اینها؛ زیرا که مذهب ایشان این نیست. و چون به این قول قائل می توانند شد از جهت آن که ما می گوییم که اگر کفر به قضا و قدر الهی باشد راضی باید بود، چون کسبیست که حاصل شده از خدا و این خلاف قول شماست که به کفر راضی نیستند، و اگر به قضا و قدر نیست پس استناد امور به قضا و قدر مطلقاً باطل است و باید اصلاً استناد کاینات را به قضا و قدر الهی نیست. ندهند، پس به این معانی کفر داخل کسب نیست.

و بدان این را که حضرت امیرالمؤمنین ـ علیهالسّلام ـ بتحقیق که شرح نموده معنی قضا و قدر را شرح وافی در حدیث اصبغ بن نباته به این نحو که: چون منصرف شد آن حضرت ـ علیهالسّلام ـ از جنگ صفّین پس بتحقیق که برخاست نزد آن حضرت شیخی و گفت خبر ده ما را یا امیرالمؤمنین از رفتن ما به شام، آیا به قضای خدای ـ تعالی ـ ما را یا امیرالمؤمنین از رفتن ما به شام، آیا به قضای خدای ـ تعالی ـ

۱. م: شد

است و قدر او؟

پس گفت امیرالمؤمنین: به حق کسی که شکافته است حبّه را و خلق نموده است مردم را، طی ننموده ایم موطنی را /\*الف/۱۸۲/ و فرود نیامیدیم وادیّی را و بلند نشدیم تلّی را مگر به قضا و قدر الهی. پس گفت مر آن حضرت را شیخ نزد خدای ـ تعالی ـ که حساب میکنم آنچه مشقّت من کشیده ام نمی دانم از برای خود در اجر چیزی را؟

پس فرمود آن حضرت علیه السّلام که: ساکت باش ای شیخ! به بلکه عظیم کرده است خدا اجرهای شما را در سیر کردن شما در حال رفتن و برگشتن شما که حال انصراف است یا در محلّ و مسیر و انصراف که لفظ مسیر در حدیث مصدر یا اسم مکان باشد ۲ و حال آن که شما نبودید در چیزی از احوال خود مکروهین و نه به سوی ۱۲ راف \_ ۲۶۲] آن مضطرّین.

شیخ گفت: چگونه است این و حال آن که قضا و قدر کشیدند ما را، یعنی مجبور بودیم؟

پس فرمود آن حضرت ویحک! عجب است بلکه گمان کرده ۱۵ قضای لازمیست و قدر حتمی است، اگر چنین باشد البته باطل می شود ثواب و عقاب و وعد و عید و امر و نهی، و در این صورت هیچ طایفه ای مذنب نزد خدا نخواهند بود و خوبی در محسن نخواهد بود، و نخواهد بود، و نخواهد بود محسن اولی به مدح از مسی، و نخواهد بود

٢. جملهٔ معترضه از شارح است

١. م : \_ و مسير

٣. ن : حقى

مسیء اولی به ذم از محسن و ملامتی، پس از جانب خدا بر گناهکاری و محمدتی جهت نیکوکاری نخواهد بود، و همه در این صورت مجبورند و به اختیار خود نکرده خواهند بود.

این سخن عبدهٔ او ثان و لشکر شیاطین است و شهود زور و کذب قائل این کلامند، و اینها جمعی بی بصیرت کوران از ثوابند و اینها قدریّه یعنی جبری این امّت و مجوسی ایشانند.

خدای ـ تعالی ـ امر از روی اختیار نموده و نهی فرموده از روی تخویف، و تکلیف را کم و آسان نموده، و جبر ننموده و عصیان ننموده کسی خدا را به غلبه نمودن بر آن کس، و اطاعت کسی را نفرموده، خدا از روی اکراه به او و ارسال رسل نکرده عبث و خلق ننموده سماوات و ارض را و ما بین، ارسال رسل نکرده عبث و خلق ننموده سماوات و ارض را و ما بین اینها را باطل، این گمان خماعتیست که کافر باشند. پس وای مر آن جماعتی را که کافر شدهاند از شدّت اعذاب آتش جهنّم.

پس گفت شیخ که: چیست آن قضا و قدری که ما نرفتیم مگر به ۱۳ سبب آن هر دو؟ یعنی بر ما لازم است کردنش و نکردن معذّب خواهم بود.

پس گفت آن حضرت علیه السّلام که: آن اموری است که امر از جانب خداست و حکم از جانب او است، کم یعنی امور واجبه و اطاعت  $\xi$  لازمه است و خواند آن حضرت علیه السّلام قوله تعالی و و

۱. م ، الف : \_ و ۳. م : \_ است و

17

قضى ربّك الا تعبدوا الا ايّاه ♦ ٢.

پس برخواست شیخ مسرور و حال آن که میگفت تویی آن امامی که امید داریم به طاعت او در روز قیامت از جانب / \*ب / ۱۸۲/ رحمان رضوان را، واضح نمودی از دین ما آنچه پوشیده بود، جزا بدهد تو را پروردگار تو از این جانب خود احسان کاملی را، یعنی عوض این تفضل که به ما کردی. <sup>3</sup>

پس حاصل کلام این شد که قضا و قدر چیزی است که نوشته شده و به ملائکه گفته شده و جبر به عباد نشده به فعل امری، و آنچه لازم و واجب شده از ترک آن که در آخرت عذاب اخروی جهت او خواهد بود، لیکن در این نشأ کسی مجبور به آن نیست.

و گفته اند ابوالحسین بصری و محمود خوارزمی که وجه تشبیه آن حضرت علیه السّلام مجبره را به مجوس چندین وجه است: یکی: آن که مجوس مختصّند به مقالات و سخنهای سخیفه و اعتقادات واهیه معلومة البطلان و همچنینند مجبره.

ثانی اینها این است که: به مذهب مجوس است که خدای - تعالی - خلق می نماید افعال را بعد از آن تبری از آن می کند، چنانچه خلق نمود ابلیس را بعد از آن او را لعین و دور نمود و همچنین است مذهب مجبره نیز که گفته اند که خدای - تعالی - می کند قبیح را بعد از آن تبری از آن می کند.

۲. اسراء / ۲۳

۱. [ب - ۲٤٦]

٣. م: دارم

٤. بنگرید: توحید / ۳۸۰-۳۸۱ ، تاریخ مدینة دمشق ج ۲۳۱/۳ و تجرید الاعتقاد / ۲۰۰

و ثالث این است که: مجوس گفته اند که نکاح اخوات و امّهات به قضای الهی و قدر او و اراده اوست و موافقت ایشان نموده اند مجبره که گفته اند که بتحقیق نکاح مر خواهران و مادران را به قضای خدا و قدر و ارادهٔ او است.

و رابع این است که: مجوس گفته اند که قادر بر خیر قدرت بر شرّ ندارد و بالعکس، یعنی قادر به شرّ قدرت به خیر ندارد، و مجبره گفته اند که بتحقیق که قدرت موجبه فعل است و فعل لازم آن است و مقدّم نیست بر آن، یعنی قدرتی که فعل را واجب [الف ۲٤۷] می کند مقدّم نیست بر آن به حسب زمان، بلکه مثل نار و حرارت است که از هم تخلّف ندارند، ابس انسانی که قادر بر خیر است قدرت بر ضدّ آن ندارد و بالعکس.

۱۲ و ملاّعلی ۲ در شرحش گفته که این حدیث به هیچ یک از معانی مذکوره موافق نیست، پس ایرادش در این مقام به نحوی که مؤیّد باشد نظر است.

لیکن ممکن است که کسی بگوید که منظور این است که خدای - تعالی - به جمیع امور عالم است و ثبت نموده در لوح محفوظ و به امور حسنه حکم کرده و از امور قبیحه منع فرموده، باید به این راضی شد و عبادت نمودن خدای - تعالی - بدون معبود دیگر از این جمله است که راضی به کفر نیست و جبر ننموده مردم را، بلکه ایشان را به اختیار خود گذاشته. پس راضی بودن به قضا و قدر الهی این شد که

۱. م: نداند

آنچه / \*الف / ۱۸۳ / از امور بلکه جهت مصلحت عباد است که فعل خداست مثل بلایا و مصایب باید راضی بود به آن، و آنچه از شرور و قبایح است افعال عباد است. و کسب که اشعری رفته به آن باطل است و از جانب الله ـ تعالی است و خدا به آن رضا ندارد هر چند در لوح محفوظ ثابت است.

و در شرح ملامحمود واقع است در بيان اين متن: «ما في بعض الشروح من أنّما في هذا الحديث من معنى القضاء و القدر لا يوافق شيئا من المعانى المذكورة فايرادها لتأييدها محل تامل و ذهل عليه انه نفسه. قال: ان القضاء في قوله ﴿قضى ربّك ان لاتعبدوا الآ ايّاه﴾ بمعنى الالزام، و انّ قراءته عليه السّلام هذه الآية بعد قوله هو الامر و الحكم قرينة دالة على ان المراد منه الالزام، فكيف لايؤيّد شيئاً من هذه الامور المذكوره، و منها أن قضائه ـ تعالى ـ عبارة عن علمه و هو لايستدعى أن لاتكون للعبد ارادة و اختيار في فعله، و السّرفيه ان القضاء عبارة عن الكتابة و الاعلام». و ايضاً مؤيّدات نقل نموده جهت مناسبت اين الكتابة و الاعلام». و ايضاً مؤيّدات نقل نموده جهت مناسبت اين

#### مسألة تاسعه

#### در هدایت و ضلالت است

قال: و الاضلال: اشارة الى خلاف الحقّ و فعل الضلالة و الاهلك. و الهدى: مقابل له، و الأوّلان منفيان عنه ـ تعالى ـ ٢٠

٢. كشف المراد / ٣١٧: اشارة . و : ـ له

١. ن : \_ تعالى

اطلاق كرده مي شود اضلال:

[اول]: بر اشاره برخلاف حقّ و حق را به لباس باطل متلبّس نمودن، چنانچه گفته می شود که: «اضلنی فلان عن الطّریق» یعنی فلان کس مرا از راه حقّ برگردانید و اشاره به غیر آن نمود و به وهم من انداخت که باطل راه حقّ است.

و [دویم]: اطلاق می کنند بر فعل ضلالت در انسان مثل فعل جهّال.

و [سیم]: ایضاً اطلاق میکنند بر اهلاک و بطلان چنانچه خدای ـ تعالی ـ فرموده: ﴿فلن یُضلّ اعهاهم﴾ ایعنی باطل نخواهد نمود اعمال ایشان را.

و هدی گفته می شود به سه معنی که مقابل معانی ضلالت باشد ۱۲ که:

یکی: نصب دلالت بر حق است، چنانچه گفته می شود که: هدایت کرد مرا به طریق راست.

و [دویم]: به معنی فعلِ هدایت است در انسان، یعنی چیزی را ۱۲ موافق حقّ را بداند.

و [سیم]: به معنی رسانیدن به ثواب است، مثل قول خدای ـ تعالی ـ - اسیمدیهم همی رساند که برساند ایشان را به ثواب به سبب هدایت.

۲۰ و دوتای اوّل از این معانی ضلالت منتفیست از خدای ـ تعالی ـ

۲. م : نصف

۱. محمّد / ٤

٣. محمّد / ٥

یعنی اشاره به خلاف حقّ و فعل ضلالت نیست در شأن خدای ـ تعالی ـ، از جهت آن که قبیح است از او این هر دو، /\*ب/۱۸۳/ و خدای ـ تعالی ـ نعل قبیح نمی کند و منزّه است از قبیح.

و امّا هدایت پس خدای ـ تعالی ـ نصب دلالت بر حقّ نموده و کرده است هدایت ضروریّه را در حقّ عقلا، لیکن نکرده است ایمان در ایشان موجود، از جهت آن که تکلیف کرده است ایشان را به ایمان و ثواب داده است بر این ایمان. و «یضلّ العصاة» یعنی هلاک کرده عاصی را و عقاب نموده. و قول موسی ـ علیه السلام ـ که در قرآن واقع ماست: ﴿ان هی الا فتنتک﴾ فتنه به معنی شدّت و تکلیف صعب است [الف ـ ۲٤۸] و قول خدای ـ تعالی ـ ﴿ تضل بها من تشاء ﴾ به معنی «یهلک من یشاء» به معنی شدّت و ایشان کفّارند.

### مسألة عاشره

در این است که خدای تعالی عذاب نمی کند اطفال را

قال: و تعذيب غير المكلّف قبيح. و كلام نوح ـ عليه السلام ـ مجاز. و الخدمة ليست عقوبة له، و التّبعيّه في بعض الأحكام جائزة. ٣

رفته اند بعض حشویه به این که خدای ـ تعالی ـ عـذاب اطفال مشرکین مـی کند، و اشاعره تـجویز آن نـموده انـد از روی لزوم، و جماعت عدلیّه تماماً منع آن نموده اند.

و دلیل منع این است که قبیح است عقلاً، پس صادر نمی شود از ۲۰

٢. اعراف / ١٥٥ . نسخهها : يضل ... يشاء

۱. اعراف / ۱۵۵ ۳. کشف المراد / ۳۱۸

حقّ ـ تعالى ـ عذاب اطفال.

و حجّت گفته اند به وقوع و تحقّق تعذیب اطفال به چندین وجه. اوّل: قول نوح ـ علیه السلام ـ که ﴿ ولا یلدوا الاّ فاجرا کفّارا ﴾ ۱.

و جواب این است که این مجاز است، و تقدیر این است که: «سیصیرون کذلک» یعنی اولاد را می کردند فاجر و کافر بعد از بلوغ، نه در حال طفولیّت.

ثانی: این است که اینها را گفته اند خادم می شوند در به شت به جهت کفر پدرشان، چنانچه در شرح ملاّحاج محمود واقع است: «روی عن النّبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ انّه قال: انّ اطفال الکفّار کانت فی الجنّة خادمین لاهلهم» آپس افعال شاقّه به ایشان فرموده می شود از جهت الم اطفال پس قبیح نیست عذاب آنها.

و جواب آن است که خدمت کردن نیست عقوبت جهت طفل، و نیست هر الم و مشقّتی عقوبت از جهت آن که فصد و حجامت الم است و عقوبت نیست، بلکه عین حکمت است و خدمت عقوبت نیست، بلکه عین حکمت است و خدمت عقوبت نیست، چنانچه در این نشأ اطفال را از خدمات خوش می آید، بلکه خدمت فرمودن آنها عقوبت است جهت پدر ایشان، و اصلاح و امتحان است برای طفل. و عوض داده می شود به ایشان چیزی، چنانچه فصد و حجامت اصلاح است جهت مریض و عوض داده می شود در مرضها صحّت، بلکه نحوی است که لذّت برند از می شود در مرضها صحّت، بلکه نحوی است که لذّت برند از

۱. نوح / ۲۷

۳. فصد به خونگیری از راه سیاهرگ گویند و حجامت به خونگیری از راه مویرگ گفته می شود.

[ب ـ ٢٤٨] اين خدمت.

ثالث: أن جهت أن است كه حكم طفل حكم پدر ايشان دارد در دفن و منع توارث و منع نماز بر أنها حين فوت و منع تزويج.

جواب آن است که: آنچه انکار شده / \*الف/۱۸٤ / از جهت ایشان عذاب کردن آنهاست جهت جرم پدرشان، و انکار نشده که تابع پدرشان باشند در بعض اشیا هرگاه حاصل نشود در این تبعیّت جهت ایشان المی و عقوبتی، و الم در منع از دفن در مقبره مسلمین و به نحو خاص بودن ایشان و منع توارث و ترک صلات و غیر این امور بر ایشان المی نیست. پس کلام مصنّف که گفته «و التّبعیّه» الی آخره جواب از آن است که کسی بگوید که: حکم طفل حکم پدرش است از جهت آن که ممنوع است از دفن و توارث و سایر امور مذکوره؛ در جواب گفته که تبعیّت در بعض امور لازم ندارد تبعیّت در سایر امور را مثل تعذیب و غیر آن.

## مسألة حاديه عشر

در حسن تکلیف است و بیان ماهیّت آن، و وجه حسن تکلیف و جملهٔ احکام آن

قال: و التّكليف حسن لاشتماله على مصلحة لاتحصل بدونه.

تکلیف مأخوذ است از کلفت و آن به معنی مشقّت است. و تعریف تکلیف این است که آن اراده نمودن کسیست که واجب باشد ، طاعتش امری راکه باعث مشقّت مأمورٌ به باشد ابتداءً، یعنی بدون آن که سابق بر آن کسی دیگر تکلیف نموده باشد او را، و این تکلیف باید

به اعلام باشد. و داخل است تحت این طاعت مذکورهٔ واجبه طاعتِ واجبه طاعتِ واجبه علیه و آله و امام و علیه السّلام و اجب و امام و الله علیه و آله و الله و الله

و شرط ابتدا شده این جا از جهت آن که اگر ثانیاً بعد از تکلیف مقدّمی تکلیف شود مثل آن که پدر تکلیف به نماز [الف ـ ۲٤۹] کندولد را مکلّف او را به امر صلات نمی گویند از جهت سبق اراده الهی. و لابد است از تحقّق مشقّت در آن از جهت آن که تکلیف مأخوذ از کلفت و مشقّت است. و شرط نمودیم اعلام را به جهت آن که مکلّف هرگاه نداند اراده مکلّف را بالفعل مکلّف نخواهد بود.

هرگاه دانستی این را پس گفته می شود که تکلیف حسن است از جهت آن که خدای ـ تعالی ـ [امر] کرده است آن را و الله ـ تعالی ـ نمی کند فعل قبیح را، و وجه حسنش این است که مشتمل است تکلیف بر مصلحت چندی که حاصل نمی شود آن مصلحت بدون این تکلیف، و موجب منافع عظیمه می شود از جهت آن که [۱]: اگر تکلیف بدون غرضی باشد عبث / \*ب / ۱۸۶ خواهد بود و این محال تکلیف بدون غرضی باشد عبث / \*ب / ۱۸۶ خواهد بود و این محال است.

[۲]: و اگر از برای غرضی باشد پس آن غرض [الف]: اگر عاید خدا شود ایضاً محال است.

[ب]: واگر به غیر خدا عاید شود، پس اگر آن غیر، (۱): غیر در مکلّف باشد (الف): اگر مکلّف باشد (الف): اگر مکلّف باشد قبیح خواهد بود، (۲): و اگر مکلّف باشد (الف): اگر حصول آن ممکن است بدون تکلیف لازم خواهد بود عبث؛ (ب): و اگر ممکن نیست اگر نفع است منتقض می شود به تکلیف نمودن کسی

17

که ثبوت کفرش معلوم باشد، و اگر غرض از تکلیف تعریض باشد یعنی در معرض اطاعت در آوردن باشد پس آن مطلوب است، و منظور باید منفعت عظیمه باشد، از جهت آن که منظور مکلف در مرتبهٔ ثواب در آوردن مکلف است و ثواب و اجر آخرت امر عظیمیست که دایم است و خالص است و با تعظیم و مدح میباشد ثواب.

و شكّ نيست كه تعظيم خوب است از براى مستحقّ له به شرط آن كه قابل تعظيم باشد، و از اين جهت است كه قبيح است تعظيم اطفال وارد آن نمودن و تعظيم به استحقاق، مثل تعظيم كردن ذريه حضرت رسول الله است حصلى الله عليه و آله ـ كه انس نقل نموده كه: قال رسو ل الله ـ صلى الله عليه و آله ـ «لايتم أحد لاحد الاللحسن و الحسين و ذريتهما» أ. و امثال اين حديث بسيار است و علامه ـ رحمه الله ـ لزوم رعايت ايشان را در آخر قواعد به شيخ فخر الدّين بسر خود به طريق وصيت نقل نموده ۲ ، چنانچه در كتاب فضايل السّادات مشبعاً ذكر شده و علما كه به سبب افعال حسنه و عبادات و طاعات ايشان معظمند. "اين است تحقيق علاّمه، رحمه الله.

و ما در کتاب فضایل السّادات احادیث لزوم تعظیم علما را مشبعاً ایراد نمودهایم<sup>3</sup>، و از جدّ اعلای خود شیخ المجتهدین شیخ علی

١.

٢. القواعد ج  $\gamma$  / ٧١٥: «و عليك بصلة الذرية العلوية... و جعل مودّتهم اجر الرسالة و  $\gamma$  الارشاد».

٤. فضايل السادات / ٦٩

كركى مشهور به مروّج [ب ـ ٢٤٩] المذهب اين حديث كه «من استخفّ طالب علم بلباسه فقد كفر» اسموع شده بود آخر در بعضى از مواضع نيز ديده شده.

و اطاعت والد را نيز علامه ـ رحمه الله ـ تحت طاعت واجبه شمرده، پس لعنة الله ـ تعالى ـ على من عقّ والده و يحصل له عدواً و كان مسروراً بعداوته و تهمته، فخذلانه على الله في الدّارين و هو احكم الحاكمين.

شعر:

قسطع نسظر كسنيد ز فسرزند ناخلف

عضوی که فاسد است علاجش بریدن است

و جدّ دیگر داعی ثالث المعلّمین ـ قدّس سره ـ در بعضی امالی قلمی نموده اند که: «و من طریق الدیلمی فی الفردوس عن جابر رضی اللّه ـ تعالی ـ عنه قال قال رسول اللّه ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ حقّ علیّ اللّه ـ بن ابی طالب علی هذه الامّة کحق الوالد علی ولده». "و انّه ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ قال له: «انا و انت ابوا هذه الامة و لعن اللّه من عقّ اباه» ٤. و از اقوی بودن مشبّه به قوّت حق ابوّت و شدّت لعن ظاهر است بر اعادی ابوین، من ثالث المعلّمین:

۱. این روایت در کتب معتبر در دسترس یافت نشد.

٢. م: + والده

۳. الفردوس ج ۱۳۲/۲ ح ۲۷۷۶ و احقاق الحقّ ج ۶۸۸/۱–۲۹ ، ج ۲۰/۱۷–۲۷ و ج ۷۰/۵۷–۵۷۹ با مصادر مختلف.

٤. احقاق الحقّ ج ٣٦٦،٢٢٧/٤ و ج ٥١٨/١٥ - ٥١٩ و ج ٢٣٠/٢٠ بـا مصادر مختلف.

ایسن پسند بسه کساردار هسموار ای تن تا سور اتو را پیش نیاید شیون عضوی که زتو دوست شود با دشمن

دشمن دو شمر، تیغ دوکش زخم دو زن می دو معنی قول آنچه گفته اند که تکلیف تعریضیست جهت ثواب، یعنی ثمره تکلیف گردانیدن مکلف است بر صفتی که ممکن است او را از آن جهت وصول به ثواب و مهیّا نمودن اوست به نحوی که مستحقّ ثواب و اجر شود، و [الف ـ ۲۵۰] اعلام اوست که هرگاه این می کمل کند می رسد به ثواب.

# قال: بخلاف الجرح ثمّ التّداوي و المعاوضات و الشّكر باطل. ٤

این ایراد چندی است بر آنچه اختیار نموده مصنّف ـ رحمه اللّه ۱۲ ـ . و تکلیف اوّل آن است که تکلیف از برای نفع است، لیکن نازل منزلهٔ این است که کسی جراحت نموده باشد غیر را بعد از آن مداواکند آن را، پس به نحوی که این قبیح است تکلیف نیز قبیح است.

ثانی این است که: تکلیف طلبِ نفع است و نازل منزلهٔ معاوضات است، مثل بیعها و اجارهها و غیر اینها. و شکّ نیست که معاوضات

۱. سور: دیوار گرداگرد شهر. کنایه از روز قیامت است که دور اشخاص بسته و راه گریزی نست.

۳. م: + علما که به سبب ... ذکر شد. بخشی از قسمت محذوف قبل در نسخه «م» این جا نقل شده است. 
۶. کشف المراد / ۳۲۰

٥. م: \_ تكليف

مفتقر ابه رضای طرفین است، حتّی آن که معاوضه بدون اذن صاحبش فعل قبیح است و تکلیف نزد شما به شرط رضای مکلّف نیست، بلکه اگر نکند عاصی است.

ع ثالث: چه می شود که جایز نباشد که تکلیف شکری باشد جهت منعم به نعمت سابقه، محتمل است که این نحو باشد.

جواب از اوّل این است که: فرق است / \*الف/۱۸۵ میان جرح و تکلیف به دو نحو، یکی آن که جرح مضرّت است و تکلیف نفسش مضرّت نیست. و بتحقیق که مشقّت در افعالیست که شامل آن نیست تکلیف. این است کلام علاّمه، رحمه اللّه.

و منظور این است ظاهراً که این به خلاف جرح است که در حین تکلیف نمودن این جا مشقّت نیست اگر چه در فعلش مشقّت هست، و ممکن است که عدم مشقّت به جهت آن باشد که با تصوّر منافع تکلیف هیچ مشقّت در تکلیف نیست.

و در شروح دیگر واقع است که تداویِ جرح، تخلّص از مشقّت حاضره است و در تکلیف منافع عظیمه است، و نیست منظور رفع مشقّت حاضره. و در تداوی جرح عود مجروح است به حالت سابقه، به خلاف آن که در تکلیف فواید غیر محصّله منظور است.

و كلام علامه در اين مقام اين نحو است كه: «و التّكليف نفسه ليس مضرّة و انّما المشقّة في الافعال الّتي لا يتناولها ٢ [ب ـ ٢٥٠] التّكليف» و بايد به نحو مذكور توجيه نمود و الاّ تكلّفي دارد.

۱. م: مقتقر

و علامه در جواب تالی جهت فرق میان جرح و تکلیف بعد از جواب ایراد اوّل گفته به این مضامین، جواب دویم آن است که: جرح و تداوی انزال مضرّتی است، و تداوی بعد از آن رافع مضرّت است که غرض از تداوی به غیر از تخلّص از آن مرض امری نیست به خلاف تکلیف.

و جواب از ایراد ثانی این است که: رضای طرفین در معاوضه ها از جهت اختلاف اغراض مردم است در معامله به حسب اصل جنس و وصف آن، امّا اگر معاوضه نباشد و نفع به مرتبه اعلی و بی نهایت و امری باشد که عُقلا آن را طلب می نمایند و این مشقّت را مرتکب می شوند و امتناع کننده آن را سفیه می دانند رضای آن طرف در کار نیست، سیّما هرگاه چنین ولیّ حکیمی امتوجّه شود.

و جواب از ثالث آن است که: شکر شرط نیست در آن مشقّت و مرگز این نحو نبوده، و خدای ـ تعالی ـ قادر است به ازالهٔ مشقّت، یعنی نحوی قرار دهد شکر را که مشقّت نباشد جهت آن که عبث است در شکر مشقّت، پس رفع امر عبث بایست از حکیم قادر بشود. و ایضاً طلب فعل شاق از جهت شکر نعمت که منعم داده باشد و باز دخود تکلیف به این امر شاق نماید بیرون می برد نعمت را از نعمت بودن.

قال: و لأنَّ النَّوع محتاج الى التِّعاضد المستلزمة للسِّنة النَّافع استعمالُها في ٢٠

١. م: حكمى

الرّياضة و ادامة النّظر في الامور العالية، و تذكر /\*ب/١٨٥/ الانذارات المستلزمة لاقامة العدل مع زيادة الأجر و الثّواب. ا

چون ذکر نمود مصنف ـ رحمه الله تعالى ـ حسن تکليف را بر رأى متكلمين شروع نمود در طريق اسلاميّين از فلاسفه، پس ابتدا نمود به ذكر حاجت به تكليف، بعد از اين ذكر نمود به منفعتهاى دنيويّه و اخرويّه آنها.

و تحقیق این مطلب این است که شود که خدای ـ تعالی ـ خلق کرد مردم را مدنی الطّبع یعنی با جمعیّت و رفاقت [الف ـ ۲۵۱] باید بسر برند. نه مثل حیوانات و الّا ممکن نیست که باقی بماند اشخاص ناس. و حاصل نمی شود کمالات آنها مگر به دست یاری هم و مقارنت هم از جهت آن که غذاها و لباسها امور صناعیّه اند که محتاجند کلّ واحد به دیگر تا تمام شود به حدّ کمال به آن محتاجند، و اجتماع اینها با تباین شهو تها و تغایر امزجه و اختلاف قوایی که مقتضی تخالفِ افعال صادره از آنهاست مظنّهٔ تنازع و فساد و وقوع فتن و عناد افعال صادره از آنهاست وضع قانون و قاعده و سنت عادله که به عدالت با هم در میان ناس توانند بود.

پس این سنّت اگر مستند شود وضعش به ناس لازم می آید محذور و عدم قبول، پس واجب است استناد این سنّت به شخصی که متمیّز باشد در بین ناس به وجوب انقیاد و طاعت آن، و ظهور وجوب این انقیاد به معجزاتی چند باشد که دلالت کند که اینها از جانب الله

١. كشف المراد ٣٢٠

17

است.

و بعد از این مراتب معلوم است تفاوت اشخاص ناس در قبول خیر و شر و نقصان و فضایل به حسب اختلاف امزجه و نفوس، پس واجب است که بوده باشد این شارع مؤید از جانب [حق] که عاجز نباشد از احکام شریعت در میان مردم که بعضی به برهان، و بعضی را به وعظ تالیف قلب نماید. و بعضی را به زجر و قتل تادیب نماید.

و چون نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ اتّفاق نمی افتد که موجود باشد در همه ازمان، واجب است این که باقی باشد این سنن مشروعه تا وقت مضمحل شدن این سنّت و اقتضای حکمت الهیّه به تجدید سنّت دیگر، پس بنابراین فرض شد بر ایشان یعنی عباد عبادات چند که مذکر صاحب شرع باشد و امر به تکرار عبادت شده تا مستحکم شود تذکّر به تکرار آن، پس حاصل می شود از برای ایشان از اوامر و نواهی الهیّه منافع ثلاثه:

یکی از آنها: ریاضت نفس است به اعتبار [ب ـ ۲۵۱] امساک از شهوات و منع از قوّت غضبیّه که مکدّره است و تاریک می نماید /\*الف/۱۸۵/ آن مر صفای قوت عقلیّه را.

دویم: عادت فرمودن نفس است نظر در امور الهیّه و مطالب عالیه و احوال معاد را و تفکّر در ملکوت الله ـ تعالی ـ و کیفیّت صفات و اسماء و تحقیق حقایق و فیضان معرفت موجودات است از جانب خدا و حق نظم متسلسله به ترتیبی که اقتضا می کند حکمت الهیّه

۱. کذا . صحیح : هر ۲. م : ـ عباد

موافق براهين قطعيه خالصه از شبهات مغالطه.

و سیّم: تذکر ایشان است آنچه وعده نموده شارع از خیر و شرّ اخروی به نحوی که حفظ نظام عالم مقتضی این نحو تعادل و ترادف است، و خدا زیاده نموده جهت پیروی کننده شرایع اجر و ثواب را در آخرت. این است مصلحت تکلیف نزد اوائل.

# قال: و واجب لزجره عن القبائح. ١

را، این مذهب معتزله است و انکار نمودهاند اشاعره این را. و دلیل وجوب تکلیف این است و انکار نمودهاند اشاعره این را. و دلیل وجوب تکلیف این است که: اگر تکلیف نکند خدای ـ تعالی ـ کسی را که کامل باشد به شرایط تکلیف هر آینه او را حریص به قبیح نموده خواهد بود و تالی که حریص فرمودن به قبیح باشد باطل است، پس مقدّم مثل آن باطل است.

بیان شرطیّت ۱ این است که خدای ـ تعالی ـ هرگاه کامل کرده باشد عقل انسان را و گردانیده باشد در او میل به قبیح را که آن شهوت است و نفور از امور حسنه را، پس اگر مقرّر نکند در نظر عقل او وجوب امور واجبه را و قبح قبیح را و مؤاخذه به اخلال به واجب و فعل قبیح را، خواهد بود ارتکاب قبیح از او دایمی، و خدای ـ تعالی ـ در این صورت زاجر از قبیح نخواهد بود، بلکه تحریص فرموده خواهد بود او را به قبیح. و به این اشاره نموده مصنّف ـ رحمه اللّه ۳ ـ به قول خود

۱. كش*ف المراد | ۳۲۱* ۳. ن : ـ رحمه الله

٢. نسخهها: شرطيه

كه گفته «لزجره عن القبائح» أي [الف-٢٥٢] لزجر التكليف عن القبائح.

قال: و شرائط حُسنِه انتفاء المفسدة و تقدّمه، و امكان متعلّقه و ثبوت صفة زائده على حسنه، و علم المكلّف بصفات الفعل و قدر المستحقّ و قدرته عليه، و امتناع القبيح عليه، و قدرة المكلّف على الفعل و علمه به، او امكانه و امكان الآلة. ا

چون مصنف ـ رحمه الله ـ ذكر نمود كه تكليف حسن است، شروع نمود در بيان آنچه شرط است در حسن تكليف. و ذكر نمود امور چندى كه خوب نيست تكليف بدون اين امور [۱]: بعضى از آنها راجع است /\*ب/١٨٦/ به نفس تكليف، [۲]: و بعضى راجع است به متعلق تكليف كه اصل فعلى باشد كه بايد مكلف آن را به عمل آرد كه مكلف به است. [۳]: و بعضى راجع است به مكلف ـ به كسر لام ـ كه تكليف كننده است [٤]: و بعضى راجع است به مكلف ـ به فتح لام ـ كه تكليف كننده است [٤]: و بعضى راجع است به مكلف ـ به فتح لام ـ كه تكليف كرده شده است.

امّا آنچه راجع است به نفس تكليف پس دو امر است:

اوّل انتفاء مفسده است به این نحو که نباشد این تکلیف مـوجب اخلال تکلیف دیگر و مانع آن، یا آن که مفسده باشد از برای مکلّف دیگر.

دویم: آن که مقدّم باشد تکلیف به قدر از زمانی که تواند استدلال نمود و متمسّک شد به آن تکلیف مکلّف در ایقاع فعل در وقتش.

١. كشف المراد / ٣٢٢

امّا آنچه راجع است به مكلّفٌ به كه فعل است بنفسه پس دو امر است ایضاً:

اوّل: امكان وجود آن فعل است از جهت آن كه تكليف به محال خاليست از فايده، و به اين اشاره كرده مصنّف ـ رحمه الله ـ كه گفته: «و امكان متعلّقه».

دویم: لزوم اشتمال فعل است بر صفت زایده بر حسنش به این نحو که به غیر حسن واجب باشد یا مندوب، یعنی این تکلیف که این فواید [را] دارد باید به غیر این حسن و فواید مستحب یا واجب باشد و همین حسن تنهاکافی نیست و [ب ـ ۲۵۲] یکی از این دو صفت باید با او باشد تا حسن داشته باشد و تکلیف بشود، این وقتیست که تکلیف به فعل امری شود، و اگر تکلیف به ترک امری باشد باید آن فعل قبیح باشد یا آن که اخلال به آن اولی از فعل آن باشد.

و امّا آنچه راجع است به مكلّف ـ یعنی تكلیف كننده ـ پس آن است كه عالم باشد به صفات فعل و ممتاز باشد نزد او تا آن كه تكلیف به امر قبیح و ترک واجب و مندوب نكند، و عالم باشد به قدر ثواب ار عاجل و آجل تا ناقص نكند ثواب آن را، این و قتیست كه مكلّف ثواب دهنده باشد و اخلال نكند در بعض آن ثواب از جهت آن كه اخلال در رسانیدن مطیعین را به ثوابی كه مستحقند معجّلاً و مؤجّلاً ظلم است؛ و دیگر آن كه قبیح ممتنع باشد بر آن تا آن كه اخلال به واجب مثل عدم ایصال ثواب به مستحق ننماید.

امّا آنچه راجع است به مكلّف ـ يعنى كسى كه به او تكليف شده ـ بس اين است كه قادر به فعل باشد و عالم، يا امكان تحصيل علم به آن

17

فعل بوده باشد. و امكان آلت فعل يا تحصيل آن اگر فعل صاحب آلت باشد، باشد به امثل آن كه اب جهت وضو / الف/١٨٧/ تواند داشت و مصوّر شود حصولش.

قال: و متعلقه: إمّا علم، إمّا عقلى أو سمعى، و امّا ظن؛ و امّا عمل. ٢

يعنى متعلّق تكليف كه مكلّف به است كه امر به آن مى شود يا [الف] : علم است كه تكليف نموده خداى ـ تعالى ـ عباد را به دانستن آن، و آن علم [۱] : يا عقلى محض است ـ كه عقل مستقل است در تحصيل آن مثل علم به وجود الة و بودن او عالم و قادر [۲] : يا سمعى محض است كه عقل مستقل در آن نيست، مثل علم به معاد بدن و بعث محض است كه عقل مستقل در آن نيست، مثل علم به معاد بدن و بعث [۳] : يا مركّب از هر دو است [٤] : و يا ظنّ است، مثل ظنّ قبله كه در جهت خاصّى است. [ب] : و يا عمل است و آن عمل [۱] : يا عقلى است، مثل رد و ديعه و شكر مُنعم [الف \_ ٢٥٣] و برو الدين و قبح ظلم و كذب [۲] : و گاه سمعى مى باشد مثل صلات و زكات و تفصيل نداد مصنّف ـ رحمه الله ـ ظن را به آنچه تفصيل داده علم را از آن جهت اعتماد بر فهم متعلّم.

و در منهاج اليقين علامه ـ رحمه الله ـ در بحث ثالث كه در تكليف است گفته است: «و الظّن سمعيّ [محض] كالظن بجهة القبلة». و باقي موافق است با آنچه در اين جا از شروح نقل شده.

٢. كشف المراد / ٣٢٢

٤. كذا. در نسخهٔ چاپى: رابع

١. م ، الف : ـ به

٣. كذا. صحيح: مناهج

٥. مناهج اليقين / ٢٥١

و مصنف ـ رحمه الله ـ تفصیل نداد عمل را نیز از جهت آن که معلوم است که یا به حسب علم است یا به حسب ظنّ است، و فرق میان علم سمعی و ظنّی این است که اوّل ممکن است که افادهٔ قطع کند به خلاف ثانی، و این افعال منقسم می شود به واجب و مندوب و حرام و مکروه.

# قال: و هو منقطع للاجماع و ايصال الثّواب. ١

اراده نموده مصنّف ـ رحمه الله ـ که ذکر نماید که تکلیف منقطع است و دلاَلت میکند به آن اجماع و معقول.

امّا اجماع: پس ظاهر است از جهت آن که اتفاق است میان مسلمین و غیر مسلمین که تکلیف منقطع است، یعنی در آخرت.

امّا دلالت از جهت معقول، علاّمه ـ رحمه اللّه ـ در شرح خودگفته الله على معقول، علاّمه ـ رحمه الله ـ در شرح خودگفته الله على معلى الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله الله الله الله على الله على الله على الله على الله الله الله على ال

بیان شرطیّت آن که تکلیف مشروط است به مشقّت، و ثواب مشروط است به خلاصی از مشقّت و تکدّر، و جمع این دو محال است در یک زمان، پس اگر متحقّق شود تکلیف دایماً منتفی می شود ثواب دایماً و وقتی از جهت تحقّق ثواب نخواهد بود.

## قال: و علّة حسنه عامّة. ٣

چون بیان کرد اوّلاً حسن تکلیف را مطلقاً شروع نمود در بیان

١. كشف المراد / ٣٢٣: لايصال

٢. نسخهها: شرطيه

/ \* ب / ۱۸۷ / حسن تكليف در حقّ كافر. و دليل بر آن اين است كه علّت در حسن [ب ـ ٢٥٣] تكليف تعريض ثواب است، يعني كسي را در معرض ثواب در آوردن به عنوان لزوم. و «تعریضی» سخن سربسته و ملزوم گفتن و لازم خواستن را نیز می گویند. و این حکم به عنوان عموم درحقٌ مؤمن و كافر است و تكليف در هر دو حسن است.

### قال: و ضرر الكافر في اختياره. ١

این جواب از سؤال مقدّری است. و تقریرش این است که تکلیف كافر ضرر محض است بر او و هيچ مصلحتي در اين نيست، پس حسن نیست و عموم ندارد. و بیان مقدّمه اولی این است که: تکیف نوع مشقّتيست در عاجل، و حاصل است عقاب به تركش در اجل و اين ضرر عظیم است، پس منتفیست مصلحت در آن از جهت آن که ثوابی 17 در آن نیست پس قبیح است قطعاً.

و جواب این است که: تکلیف نفسش نیست ضرر و الا بایست جهت مؤمن نيز باشد، و نيست از جهت اين تكليف ضرري، بلكه ضرر از جهت سوء اختيار نمودن كافر و عدم اطاعت او است.

## قال: و هو مفسدة لامن حيث التّكليف بخلاف ما شرطناه. ٢

يعنى اختيار كافر كفر را مفسده نموده نه اصل تكليف، به خلاف آنچه شرط سابق نمودیم که باید تکلیف خودش مضر نباشد. و ۲.

١. كشف المراد / ٣٢٣: من

٢. كشف المراد / ٣٢٤

17

تکراری نشده در کلام به جهت آن که متن سابق این بود که ضرر جهت کافر اختیار کفرش شده و تکلیف عام است، و توهم نمی شود که کافر مکلّف نباشد به سبب این ضرر که به او عاید می شود، پس حکم مختص غیر کافر است. و این متن مفادش این است که اختیار کفر مضر است خودش، نه از جهت تکلیف که شرط شده بود که باید تکلیف ضرر نباشد از جهت هیچ کس، پس مکلّفی باید نباشد.

وعلاّمه ـرحمه الله تعالى ـ در شرح خود قلمى نموده كه آنچه به خاطر ما مى رسد در تحليل اين كلام اين است كه جوابيست از سؤال مقدّر ايضاً، و آن اين است كه: شما شرط نمو ديد در تكليف سابقاً كه بايد آن تكليف [الف ـ ٢٥٤] صاحب مفسده از براى مكلّف و از براى غير آن نباشد، و اين تكليف نسبت به كافر مضرّ است هرگاه مكلّف باشد، پس قبيح خواهد بود به نحوى كه تكليف زيد اگر مستلزم مفسده باشد هر چند كه راجع ضرر به عمرو شود خواهد بود قبيح. و جواب اين است كه: ضرر كه عذاب باشد مفسده است نه از

و جواب این است که: صرر که عداب باشد مفسده است که از جهت تکلیف، بلکه جهت اختیار مکلّف عدم انقیاد و فرمان را به نحوی که گذشت، و آنچه شرط شده سابق آن است که مفسدهٔ لازمه از وجود تکلیف منشأ مفسده شود، چنانچه در کافر عدم انقیاد که موجب عدم مکلّف به است مفسده و ضرر شده.

و احتمال دارد که «و هو مفسدة» در متن بیان کلام سابق و توضیح و تأکید قبل باشد هر چند موافق شرح علامه ـ رحمه الله تعالی ـ و غیره تأسیس است لیکن ملایم سوق کلام و طبع مؤکد این است که

تأكيد باشد.

#### قال: و الفايدة ثابتة. ١

این جواب [از سؤال] مقدّری است. تقریرش این است که: تکلیف کافر فایده [ای] در آن نیست /\*الف/۱۸۸/ از جهت آن که فایده از تکلیف تکلیف ثواب است و ثواب از برای او نیست، از جهت آن که اتیان به مأمورٌ به نمی کند، پس فایده در تکلیف او نیست و عبث.

جواب آن است که: ما مسلّم نداریم که فایده در تحصیل ثواب و اتیان به مامورٌ به باشد جهت او، بلکه منظور تعریض مکلّف است، یعنی در معرض ثواب در آوردن او منظور است هم در حقّ مؤمن و هم در حقّ کافر.

### مسألة ثاني عشر در لطف است و ماهيّت و احكام آن

قال: و اللَّطف واجب لتحصيل الغرض به. ٢

گفته اند: لطف چیزی است که می باشد مکلّف به آن اقرب به فعل ۱۹ طاعت و ابعد از فعل معصیت اگر چه نیست از برای او حظ [و] بهره در تمکین فعل، یعنی پای بر جای کردن و مستحکم نمودن فعل، و احتراز کرده اند از عدم تمکین او از آلت افعال به جهت آن که مر آلت فعل را [ب ـ ۲۵۲] حظی و نصیبی در تمکین فعل هست به خلاف لطف. ۲۰

٢. كشف المراد / ٣٢٤

١. كشف المراد / ٣٢٤

و علاّمه در مناهج اليقين در مبحث لطف گفته است: «البحث الخامس: في اللّطف، و هو ما أفاد المكلّف هيئة المقرّبة الي الطّاعة و مبعدّة عن المعصية، و لم يكن له حظّ في التّمكين و لم يبلغ به الهيئة الي الالجاء، فالالة ليست لطفاً، لأنّ لها حظّا في التّمكين. و الالجاء ينافي التّكليف بخلاف اللّطف». و ايضاً در آن مبحث گفته است: «اللطف يتوقف عليه نفس الفعل؛ لانّ الفعل لايقع الاّ بالدّاعي، و الدّاعي يتوقف عليه، و يفارق القدرة بانّ القدرة يتوقّف عليها امكان الفعل لانفسه»، تمّ كلامه.

و به آنچه مذكور شد فرق نموده ميان لطف و آنچه در آن حظّی هست در تمكين فعل، مثل آلت در افعال.

و ایضاً لطف به حدّ الجاء باید نرساند فعل را، از جهت آن که اگر به حدّ الجاء برسد و فاعل ملجاً شود، منافی تکلیف خواهد بود، و لطف منافی تکلیف باید نباشد. و این لطف در تکلیف لطفیست که باعث نزدیکی تحقّق فعل می شود.

وگاهی لطف محصّل فعل می باشد، یعنی حاصل می شود با آن فعل طاعت از روی اختیار از مکلّف که اگر آن لطف نباشد اطاعت حاصل نمی شود، پس فرق است میان لطف مقرِّب و محصِّل. و لطف محصِّل اقرب به فعل است و باعث الجاء فاعل نشده است هر چند اگر این لطف نباشد فاعل فعل آن را نمی کند با وجود آن که تمکّن به معنی

۱. مصدر: هیبة

۲. نسخهها : + عدم

٣. مناهج اليقين / ٢٥٢-٢٥٣

٤. كذا

17

امکان فعل در هر دو صورت حاصل است فاعل را، و این تکلیف با لطف به خلاف تکلیف است که اطاعت حاصل می شود با آن تکلیف فقط / \*ب / ۱۸۸/ بدون لطف، از جهت آن که لطف امر زاید بر آن تکلیف است، پس مکلف را بدون این لطف ممکن است به سبب اصل تکلیف اطاعت کردن و عدم آن، و نیست همچنین تکلیف با لطف، یعنی تکلیف با لطف مثل تکلیف بدون لطف نیست، از جهت آن که نزد لطف [الف ـ ۲۵۵] متمکن است مکلف به سبب لطف نیز در اطاعت و اقرب است و بدون آن متمکن نیست به این نحو و مر تبه در اطاعت و عدم اطاعت، پس لازم نیست که تکلیفی که اطاعت می کند نزد آن و تکلیف یا اطاعت نمی کند لطف باشد.

و مراد از تمكن كه علامه گفته اين جا قدرت است. و غير تمكين است كه در آلت است.

هرگاه این را دانستی پس گفته می شود که لطف واجب است به خلاف مذهب اشعری، و دلیل بر وجوب لطف این است که حاصل می شود غرض مکلف از لطف، پس واجب خواهد بود لطف و الالازم می آید نقض غرض.

بیان ملازمه این است: مکلّف هرگاه عالم باشد که عباد اطاعت نمی کنند مگر به لطف، پس اگر مکلّف تکلیف کسی بدون لطف نماید ناقض خواهد بود در تحقّق غرض خود، مثل آن که اگر کسی غیر خود را بخواند جهت اطعام نمودن و داند که او اطاعت نمی کند مگر

۱. م : تکلّفی ۲. امریست

به آگاه نمودنی.

ثانیاً: پس اگر لطف به این نحو نکند ناقض و مخلّ غرض خود را به عمل آورده اخواهد بود، پس وجوب لطف مستلزم تحصیل غرض است.

قال: فان كان من فعله \_ تعالى \_ وجب عليه، و ان كان من المكلّف وجب أن يشعره به و يوجبه عليه، و ان كان ذلك من فعل غيرهما شرط فى التكليف بالملطوف فيه العلم بالفعل. ٢

چون ذكر نمود وجوب لطف را شروع نمود در بيان اقسام آن، و اين سه قسم است:

اوّل آن که لطف از فعل الله ـ تعالى ـ باشد، پس در اين صورت به ٣ خدا واجب است که بکند آن لطف را، مثل خلق قدرت از براى عبد و اکمال فعل و نصب ادله و تهيئهٔ آلات.

دویم: آن که از فعل مکلّف خودش باشد، مثل نظر و فکر در آنچه واجب است بر آن، و سعی در تحصیل آن نمودن، پس در این صورت واجب است که خدای ـ تعالی ـ به آن مکلّف اشعار و تعریف نماید اینها را و واجب سازد بر او.

ثالث: أن است كه از فعل غير خدا و غير مكلّف [ب ـ ٢٥٥] باشد، مثل تبليغ رسالت. و در اين شرط أن است كه در تكليف كر دن مكلّف

۱. م : آورد

٢. كشف المراد / ٣٢٥: و ان كان من غيرهما شرط في التكليف العلم بالفعل ٣. كذا . صحيح : بر

17

را به آنچه در آن لطف است علم حاصل باشد جهت مکلّف که غیر میکند این لطف را، مثل اعانت در تحصیل مصالح و دفع مفاسد، و یاری نمودن او را در امور مصالح و افعال صالحه از ایمان و اطاعت و /\*الف/۱۸۹/انزجار نمودن از افعال غیر صالحه، پس شرط است در تکلیف به ملطوف فیه که امعلوم باشد این که آن غیر به فعل می آرد. و متوجّه می شود این لطف را که در قسم ثالث گفته شد در متن.

قال: و وجوه القبح منتفية، و الكافر لايخلو من لطف، و الاخبار بالسّعادة و ٨ الشّقاوة ليس مفسدةً. ٢

چون مصنف ذكر نمود اقسام لطف را شروع نمود بر اعتراضات بر وجوبش با جواب از اینها، و ایراد نموده از شبهههای اشاعره سه تای از آنها را.

اوّل: آن که گفته اند که لطف واجب است هرگاه خالی باشد از جهات مفسده، از جهت آن که مصلحت در وجوب آن وقتی می باشد که جهات مفسده در آن نباشد و گاه باشد که این لطف مشتمل بر جهت قبحی باشد که مردم ندانند آن را، پس از روی جزم واجب نخواهد بو د لطفی که شما واجبش می دانید.

جواب آن است که: جهات قبح معلوم است از برای ما چون ما مکلّف و مامور به ترک آن هستیم و شارع تمام آن را مبیّن نـموده، و

١. م ، الف : -كه

 $Y: 2^{n}$  الاخبار . نسخهٔ مذکور اصح است و در طی شرح نیز بر وفق آن شرح شده است.  $Y: 2^{n}$  الاخبار . نسخهٔ مذکور اصح است و در طی شرح نیز بر وفق آن شرح شده است.

معلوم است که در لطف وجه قبحی نیست. و استدلال به عدم علم استدلال بر علم به قبح نیست در این جا و مفید این است که کسی بگوید که شاید باشد امر قبیحی که معلوم نباشد، بلکه شارع حکم بظاهر نموده، هرگاه قبح ظاهری ندارد قبیح حقیقی و شرعی نیز نبست.

شبهه دویم: این است که به کافر آیا تکلیف با وجود لطف نموده شده یا با عدم لطف، پس اوّل باطل است و الّا نخواهد بود آن لطف از جهت آن که معنی لطف این است که حاصل شود آنچه در آن لطف می شود نزد مکلّف در حین لطف، مثل ایمان؛ پس بایست کافر مؤمن باشد [الف ـ ۲۵٦] و اگر با عدم لطف که ثانیست به کافر تکلیف شده در این صورت یا از جهت عدم قدرت به آن لطف است. پس عجز خدا لازم می آید، و اگر با وجود قدرت است پس لازم می آید اخلال به واجی.

و جواب این است که: لطف نیست به معنی این که ملطوف فیه مثل ایمان حاصل باشد در او بالفعل، از جهت آن که لطف لطف است فی نفسه، خواه آن که حاصل باشد ملطوف فیه یا نه، بلکه به بودن از آن حیثیّت که لطف است قریب است ملطوف فیه به آن و ترجیح دارد وجودش برعدمش، و این که ایمان نزد کافر ترجیح نیافته و مؤمن نشده از جهت سوء اختیار مکلف کافر است نزد او مرجوح است، چنانچه گفته اند، مصرع:

۱. م: مفید نیست

17

«بر سیه دل چه شود خواند وعظ».

و ممکن است که این جواب از سؤال دیگر باشد از برای ایشان، و تقریر آن این است که: لطف اگر واجب باشد واقع نمی شود معصیتی از مکلف اصلاً، از جهت آن که خدای ـ تعالی ـ قادر است بر هر چیزی، پس /\*ب/۱۸۹/ هرگاه قادر باشد که لطف نماید به هر مکلفی در هر زمانی در هر فعلی، پس معصیتی واقع نمی شود و خدای ـ تعالی ـ مخل و مبطل امر واجب نیست، و ما می دانیم که کفر و معاصی موجود است پس لطف محقق نیست.

و تقریر جواب آن است که گفته می شود که: صحیح است که گفته شود که لطف واجب است مر مکلّف را هرگاه بوده باشد از برای او لطفی که صلاحیّت داشته باشد جهت آن، و استبعادی ندارد در این که بعضی مکلّفین باشند که ایشان را لطفی نمی باشد سوای آن که علم به مکلّف و ثواب به اطاعت و عقاب با معصیت باشد، چنانچه سابق به این اشاره نمود که اصل تکلیف گاهی باعث عمل خیر می شود و در کافر نیست این لطف، پس کافر قابل این الطاف خاصه نیست هر چند به نحو عموم لطف لایق کفّار متحقّق شده.

شبههٔ ثالثه این است که: در اخبار به این که مکلف از اهل [ب - ۲۵۳] جنّت است یا اهل نار مفسده است، از جهت آن که تحریص به معاصیست جهت اهل جنّت؛ زیرا که چون خود را از اهل جنّت دانستند به خاطر جمع ایشان معصیت می کنند و بتحقیق که خدای - تعالی - اخبار نموده که کدام مکلّف از اهل جنّت است و کدام از اهل نار است و این منافی لطف است.

و جواب این است که: اخبار به جنّت نیست تحریص نمودن به معاصی مطلقاً، از جهت آن که جایز است که مقارن آن لطف امر چندی باشد که مانع و ممتنع باشد نزد آن اقدام بر معاصی، پس تحریص به معاصی نیست. و هرگاه منتفی شد بودن آن سبب تحریص جهت معاصی باطل شد قول ایشان که لطف مُفسد است علی الاطلاق. و امّا اخبار به نار پس ایضاً نیست مفسده، از جهت آن که اخبار اگر بوده باشد جهت جاهل مثل ابی لهب منتفی می شود مفسده از جهت آن که عالم نیست صدق اخبار خدای ـ تعالی ـ را، پس داعی نیست بر اصرار بر کفر، و اگر عارف باشد به صدق اخبار خدای ـ به عاقبت او تعالی ـ مثل ابلیس، نخواهد بود اخبار خدای ـ تعالی ـ به عاقبت او داعی بر اصرار بر کفر، از جهت آن که او می داند که اصرارش در کفر داعی بر اصرار بر کفر، از جهت آن که او می داند که اصرارش در کفر موجب مَزید عقاب او می شود، پس حریص به آن نمی شود.

این است مضمون کلام علاّمه ـ رحمه اللّه ـ لیکن در حریص نشدن ابلیس حرف است، به جهت آن که آن ملعون آنچه توانسته از بدی کرده و می داند که باعث مزید و شدّت عقاب اوست و هرگز ترک و تخفیف نداده، لیکن اعلام باعث حجّت بر ایشان می شود و این فایدهٔ عظیمی است.

قال: و یَقبح منه ـ تعالی ـ التّعذیب مع منعه، دون الذمّ. ا یعنی مکلّف که خداست هرگاه منع نماید از لطف خود عباد راکه

١. كشف المراد / ٣٢٧

تکلیف ایشان می نماید به عبادت، /\*الف/ ۱۹۰ قبیح است از او عقابشان، از جهت آن که به منزلهٔ امر به معصیت و ملجأ به آن نمودن است، چنانچه خدای ـ تعالی ـ فرموده: ﴿ و لو انّا اهلکناهم بعذاب من قبله لقالوا ربّنا لولا ارسلت الینا رسولاً ﴾ ۲، پس اخبارنموده که اگر منع می کرد از ایشان بعثت رسول را بود البتّه مر ایشان را که سؤال نمایند از این سؤال، ۳ یعنی بگویند که: چرا ارسال رسول جهت ایشان نشد؟ و نبود از برای ایشان این سؤال مگر با قبح عذاب اهلاکشان بدون بعثت، و قبیح نبود مذمّت عنمودن خدا عباد را در اعمال بد با عدم ارسال رسل، از جهت آن که مذمّت حقّ مستحقّ است بر هر امر قبیحی.

و می توان گفت به این عبارت نیز که مذمّت حقّ است در هر امری که قبیح باشد، و نیست مختصّ مکلّف و عباد به خلاف عقاب که مستحقّ آن عباد مکلّف است، و از این جهت است که اگر بفرستد انسانی غیرش را جهت فعل قبیحی پس بکند آن قبیح را ساقط نمی شود حقّ آن که فرستاده است در مذمّت آن کننده فعل قبیح، همچنان که ابلیس مذمّت اهل نار می نماید اگر چه او باعث بر معاصی شده. پس مستفاد شد که لطف لازم است، پس قبیح شد از خدای تعالی عذاب نمودن با منع لطف که ضمیر «منعه» راجع به لطف باشد. امّا مذمّت قبیح نیست بدون لطف.

۲. طه / ۱۳۶

۱. [الف ـ ۲۵۷]

٤. م: مذهب

٣. م: \_ سؤال

قال: و لابد من المناسبة و الآترجّع [بلا مرجع] بالنّسبة الى المنتسبين. المون فارغ شد مصنّف را اعتراضات بر وجوب لطف، شروع نمود در ذكر احكام لطف، و از آنها پنج تا را نقل نموده:

اوّل: آن که لابد است که میان لطف که علّت ملطوف فیه است و آن ملطوف فیه مناسبتی باشد، یعنی اطاعت مأموره را با لطف مناسبتی باشد که از لطف تواند به هم رسید. و در شرح اصفهانی عوض «ملطوف فیه» که علاّمه ـ رحمه الله ـ گفته «ملطوف به» واقع است، و همچنین در شرح بهشتی و در شرح ملامحمود «ملطوف علیه» است. و به هر تقدیر مدّعا معلوم است، و حاصل کلام علاّمه ـ رحمه الله ـ این است که مراد از مناسبت بودن لطف است به نحوی که باعث ملطوف فیه تواند باشد، و الا پس آن لطف را نسبت به ملطوف میه بودن اولی از غیرش نیست نسبتی و آن علّت جهت این ملطوف فیه بودن اولی از غیرش نیست و ترجیح بلامر جح است. و به این اشاره نموده مصنف ـ رحمه الله تعالی ـ که گفته: «و الا ترجّح بغیر ۲ مرجّح بالنسبه الی المنتسبین» و منتسبین لطف است و ملطوف فیه علاّمه ـ رحمه الله الی المنتسبین» و منتسبین لطف است و ملطوف فیه علاّمه ـ رحمه الله ـ گفته است که این است آنچه ما فهمیده ایم از این کلام.

#### قال: و لايبلغ الالجاء. ٣

این حکم ثانیست از احکام لطف، و آن این است که: نرساند لطف ملطوفٌ فیه را به حد الجاء، یعنی نکند لطف ملطوفٌ فیه را که اطاعت

۱. كشف المراد / ۳۲۷ ۳. كشف المراد / ۳۲۷

است ملجاً در وجود هر چند فعلی که موجب الجاء فعل دیگر می شود شبیه به لطف باشد، از جهت آن که کلّ واحد از این دو تا داعیند فعل دیگر را، لیکن /\*ب/ ۱۹۰/ متکلّمون ملجاً به فعل را نمی گویند لطف لهذا شرط شده در لطف که به حدّ الجاء نرسد.

## قال: و يعلم المكلّف اللّطفَ اجمالاً او تفصيلاً.

یعنی لطف معلوم مکلّف از عباد به عنوان اجمال یا تفصیل باید بوده باشد که اگر این معنی و ملطوف فیه و مناسبت میان لطف و آن معلوم نباشد چیزی مکلّف را داعی به فعل ملطوف فیه نخواهد بود، و اگر علم اجمالی کافی باشد محتاج به علم تفصیلی نخواهد بود، چنانچه معلوم است مجلا که الم واصل به بهیمه در حین ضرب لطف است جهت ما عباد، و در این کلام گفته اند نظر است، از جهت آن که مناسبت ذاتیه البتّه تخلّف نمی کند مکلّف [را]، خواه عالم باشد یا نباشد که البتّه با لطف مناسب به مناسبت خود - که داعیست - فعل را متحقّق فعل خواهد نمود.

### قال: و يزيد اللّطف على جهة الحسن. ٢

این حکم رابع است، و آن این است که: باید لطف مشتمل باشد بر صفت زایده بر حُسن از بودن آن واجب، مثل فرایض یا مندوبات، این وقتیست که لطف از فعل عِباد باشد، امّا اگر از فعل خدا باشد معنی

٢. كشف المراد / ٣٢٨

١. بهيمه: حيوان

## وجوب أن مبيّن شد با مراتب كلام سابقاً موافق حكمت الهي.

#### قال: و يدخله التخيير.

این حکم خامس است، و آن این است که: لطف و اجب [الف ـ ۲۵۸] نیست که معیّن باشد، بلکه جایز است که داخل لطف شود تخییر، یعنی امر چندی که تخییری باشند همه، مثلاً چند امر باشد که هریک موافق مصلحتی مطلوب و مرغوب باشند که قائم مقام دیگری توانند شد، و همه به جای هم به تخییر توانند بود.

امّا لطف مخیّر در حقّ ما مثل کفّارات ثلاثه که موجب رفع گناه می شود، و امّا در حقّ حق ـ تعالی ـ پس جایز است که خلق کند از برای زید ولدی که بوده باشد لطف جهت آن، و جایز است حصول لطف به وجود ولد دیگر به صورت و اجزا و شخص دیگر که بدل این باشد و باز لطف باشد.

#### قال: بشرط حسن البدلين. ١

المود که لطف جایز است که داخلش شود تخییر، تنبیه نمود که شرط است که بدلین هر دو خوب باشند و وجه قبحی در آنها نباشد و هر دو در خوبی مساوی باشند که بدل هم توانند شد، و این جیزی است که آراء اتفاق ننموده اند در این، از جهت آن که جماعتی از عدلیّه رفته اند به تجویز بودن قبیح لطف، مثل ظلم از ما عباد اصل

١. كشف المراد / ٣٢٨

17

لطف باشد، چنانچه / \*الف/۱۹۱/ امراض الهی لطف است که مذکر عقاب و حصول مشقّت می شود که موجب مصلحت است، همچنین ظلم از ما موجب این امور ممکن است که تواند شد. و این معنی خوب نیست و باطل است، به جهت آن که بودن امراض الهی لطف جهت وجوب تحقّق آن مرض می شود و امر قبیح چون لطف نیست ـ مثل ظلم ـ جهت وجوب آن چیزی نمی تواند شد، و لطف علم آن شخص مظلوم است که به بلیهای مبتلا شده پس اصل علم او لطف است، نه آن که اصل بلیّه و ظلم فی نفسه لطف باشد، چنانچه علم به خوبی ذبح بهیمه لطف است جهت ما اگر چه اصل ذبح فی نفسه لطف نباشد. این است تحقیق علاّمه ـ رحمه اللّه ـ در شرحش. ا

### مسألة ثالث عشر در الم است و وجه حسن آن

قال: و بعض الالم قبيح، يصدر عنّا خاصّة، و بعضه حسن يصدر منه ـ تعالى ـ و منا. و حسنه امّا لاستحقاقه، أو لاشتماله على النّفع، أو دفع الضّرر [ب ـ ٢٥٨] الزّائدين، أو لكونه عاديّاً، أو على وجه الدّفع. ٢ در اين كلام چندين مبحث است:

اوّل: در مناسبت این بحث است در این جا و مناسبت ما بعد آن با ما قبلش. بدان این را که ما بیان کردیم و جوب الطاف و مصلحتها را، و این دو قسم است: مصلحتهای دنیوی ـکه منافع دنیاست می باشد ـ

۱. در «م» عبارت: «این است تحقیق ... شرحش» بعد از عبارت «وجه حسن آن» آمده است. ۲. کشف المراد / ۳۲۹: یصدر منّا

و مصلحتهای دینی نیز که نفع آخرت است میباشد. و مصالح دین یا ضرر چندی است که موجب اجر آخرت است، مثل آلام و امراض و آجال و گرانی. و مراد از منافع دنیا صحّت است و وسعت است در رزق و ارزانی است، پس از جهت این بحث کرده است مصنف عقب لطف از این اشیا و امور، و چون لطف منقسم می شد به اقسام مختلفه لهذا شروع نموده شد به بیان آنها، و چون آلام مستلزم عوضهاست و نفع، واجب است بحث از آنها نیز.

امّا مبحث دویم: بدان که اختلاف نموده اند مردم در قبح الم و حسن آن، پس رفته اند ثنویّه به قبح جمیع آلام، و رفته اند مجبره به حسن حسن جمیع آلام، و رفته اند بکریّه و اهل تناسخ و عدلیّه به حسن بعض اینها و قبح باقی.

بحث اثالث: در علّت حسن و خوبی الم است، اختلاف نموده اند قائلون به حسن بعض الم در وجه حسن آن، پس گفته اند اهل تناسخ که علّت حسن استحقاق است نه غیر آن، از جهت آن که نفوس بشریّه هرگاه بوده باشند سابق در ابدان پیش از این و بکنند ذنوبی چند پس مستحق الم می شوند / ۴ب / ۱۹۱/ و به سبب آن این است که آخر المی چند در این بدن می کشند. و این است نیز قول بکریه.

وگفته اند معتزله که این حسن الم خوب است صدورش از خدای ـ تعالی ـ و از ما با چند شرط:

٢٠ يكى از آنها اين كه: متألّمين مستحقّ باشند، مثل قطع يد لقي ٢٠

۱. كذا، صحيح: مبحث

۲. لقى : دزد

17

17

۲.

مثل قوله \_ تعالى \_ ﴿ و لقد علمتم الذين اعتدوا [منكم] في السّبت فقلنا لهم كونوا قردة خاسئين ﴾. \

دویم: آن که بوده باشد در آن نفع عظیمی [الف ـ ۲۵۹] مثل قطع لحم زاید و اجرا[ی] حدود و نحو آن.

سیم: این که بوده باشد در آنها دفع ضرر اعظم از آلام، مثل فصد و حجامت.

رابع: آن که کرده شود بر مجرای عادت، چنانچه خدای ـ تعالی ـ میکند سو ختن را به حی هرگاه در آتش انداخته شود احدی.

پنجم: آن که کرده شود بر سبیل دفع از نفس، مثل رضا به الم قاتل هرگاه کسی اراده قتل ما کند.

این است بیان حسن آلام از جهت آن که ما هرگاه علم داشته باشیم اشتمال الم را به احد وجوه حکم می کنیم به حسنش البته.

# قال: ولابد في المشتمل على النّفع من اللّطف. ٢

یعنی شرط است از جهت حسن و خوبی المی که اوّل بار یعنی بدون جرم سابقی یا عوض مکافاتی خدای ـ تعالی ـ به عبد می دهد از جهت منفعت و ثواب اخروی این که متالم و صاحب الم خدای ـ تعالی ـ با لطف باشد، پس لابد در الم مشتمل بر نفع لطفی ضرور است که از برای متالم باشد یا از برای غیر آن، و لطف نزدیک کنندهٔ مکلف است به طاعت.

٢. كشف المراد / ٣٣٠

۱. بقره / ۲۵

وگفته است علاّمه ـرحمه اللّه ادر شرح خود که اگر خالی باشد این الم از نفع زایدی که اختیار می کند کسی بااین نفع الم را مستلزم ظلم است، و اگر خالی باشد از لطف مذکور مستلزم آن است که عبث باشد و قبیح ۲ است، پس هر دو باید یعنی هم نفع و هم لطف در الم باید متحقّق شود و مثال نفع زاید از آن الم را فصد و حجامت به نحو پیش و رفع عضو زاید گفته اند.

حاصل کلام آن که لابد است در الم مشتمل بر نفع زاید از آن که لطفی در آن باشد که از رفع نفع ظلم بودن و از رفع لطف عبث بودن الم لازم می آید و این هر دو قبیح.

و در این جا اختلاف نموده اند شیخان یعنی ابوعلی جبائی و ابن او، پس ابوعلی گفته است که علّت در قبح الم بودن آن الم ظلم است نه غیر آن، پس شرط ننموده این شرط را یعنی اشتمال بر لطف را. و ابوهاشم /\*الف/۱۹۲/گفته قبیح است از جهت آن که ظلم است یا آن که عبث است اگر از لطف نباشد، و رفع هر دو را لازم دانسته، پس واجب گرداند ۲ در امراضی در مراتب [ب ـ ۲۵۹] که خدا به اطفال عارض می نماید با عوضهای زایده لطف را نسبت به مکلّف دیگر، یعنی ابوین. و از این جهت است که قبیح است از ما خلاص نمودن غریق را به شرط آن که بشکنیم دستش را، و اجاره نمودن آب کش جهاه را به قصد انداختن او در چاه بدون غرض صحیحی هرچند اجرت زیاده داده شود بر او، این علامت عدم لطف است.

١. م: - رحمه الله

و علاّمه ـ رحمه الله ـ در مناهج اليقين نقل نموده كه: «ابوهاشم در این دو مثال گفته که قبح این هر دو جهت عبث بودن است، از جهت آن که ظلم در این جا منتفیست جهت وجود عوضی که او خود راضی شده لیکن قبح الم هست جهت عبث بودن آن. و ابوعلی گفته که علّت قبح در اجارهٔ ظلم است». تمّ كلامه، افتامّل.

و در شرح این متن که بیان مذهب ابی علی را نموده علامه ـ رحمه الله ـ گفته که ممکن است جواب در این جاگفته شود مر ابی علی را به آنچه ذکر نمودهایم در کتاب *نهایه المرام*۳.۲

## قال: و يجوز في المستحقّ كونه عقاباً. ٤

این مذهب ابی الحسین بصری است، پس بتحقیق که او تجویز نموده که واقع شود امراض در کفّار و فسّاق از جهت عقاب ایشان، از جهت آن كه الميست كه به مستحق آن رسيده مي شود، و ممكن است که تعجیلش قبل از فوت از جهت مصلحت باشد از برای بعضی از مکلّفین به نحوی که در حدود<sup>٥</sup> می باشد. و منع نموده قاضی قضات این را که امراض عقوبت باشد، و گفته است به عنوان جزم که این امور مثل محنتیست که رو می دهد بدون آن که از عقوبت باشد، به جهت آن که واجب است و لازم است که صاحب<sup>٦</sup> امراض صابر و راضي

٥. م : حدو

١. مناهج اليقين / ٢٥٦

٣. این کتاب تاکنون چاپ نشده است

٤. كشف المراد / ٣٣٠

٦. كذا در نسخهها. صحيح: صاحبان

۲. بسنجید با مصدرج ۲/ ۲۷۱ – ۲۹۵

۲.

باشند، و ترک جزع نموده در مقام تسلیم باشند و تن به قضا بدهند، واین در عقاب لازم نیست. پس فرق متحقق است بینهما. و جواب منع عدم لزوم صبر است در عقاب که منع سندباشدوالا منع منع خوب نیست واین عدم لزوم ازجهت آن است که رضا به دو معنی اطلاق می شود [الف - ۲۶۰].

یکی ۱ اعتقاد به حسن و خوبی فعل عقاب و این مشترک است میان فعل و عقاب و محنت.

و ثانی: موافقت آن فعل است با خواهش و آرزو و شهوت کسی، و این مقدور نیست که الم موافق آرزو باشد و کسی خواهد، پس واجب نیست در محنت و در عقاب این رضا، پس هر دو هم مرض و هم عقاب مذکور در این معنی مساویند. و اگر به معنی اوّل باشد واجب است در عقاب، پس همچنین صبر بنابراین /\*ب/۱۹۳/اعتقاد واجب است به این نحو که اظهار خلاف رضا مثل جزع داز او به فعل نیاید، و واجب است "ایضاً تسلیم به این نحو که معتقد باشد این را که اگر دفع این می توانست نمود چون مصلحت او در این است نمی کرد و امتناع نمی نمود. این است تحقیق علاّمه، رحمه اللّه تعالی.

١٦ و در حديث واقع است كه جهت مؤمنين مشقّتِ حالتِ موت كفّارهٔ ذنوبشان مي شود.

قال: و لا يكفى اللّطف في الم المكلّف في الحسن. ٤

یعنی لطفی که سابق تعریفش شد که امری است که باعث قرب به

١. م : + آن که
 ٣٠ م : - به این نحو ... است
 ٤. کشف المراد / ٣٣١

۲.

طاعت و بعد از معصیت می شود مثل خلق قدرت در عبد، کافی نيست در خوبي و خوب شدن الم مكلّف، بلكه لابدّ است كه در مقابل آن عوضي باشد ـ مثل حصول نفع يا دفع ضرر ـ از جهت آن كه طاعت واقعه از علَّت الم كه به سبب لطف واقع است مقابلش ثواب است جهت مستحق، پس الم مجرّد از نفع شد؛ زیرا که در اطاعت صلات مثلاً عملي هست و المي هم هست در ضمن آن عمل، ثواب هرگاه عوض عمل اباشد پس الم بدون عوض خواهد بود و این قبیح است. و حاج محمود گفته است: «اي لايكفي كون الم المكلّف لطفاً مقرّباً له الى الطّاعة مثلاً في كونه حسناً، بل لابد و ان يقع في مقابلية ٢ عوض [و] هو اما حصول نفع او دفع ضرر، لأنّ الطّاعة الواقعة بسبب هذا اللَّطف يقابلها التَّواب المستحقّ، فيبقى الالم مجرّد عن النَّفع، فيكون قبيحاً. ولى فيه نظر اذ الالم انّما يصير حكمه المنفعة و به يصير حسنا اذا لم تكن لذَّة المتالم الحاصل له " [ب - ٢٦٠] من ادراك عوضه ممكن الحصول بدونه، و لو امكن حصول هذه اللّذة بدونه كان الا لم ضرراً لا نفع فيه، و هو قبيح».

و ملاعلى در تحت متن بعدكه: «ولا يحسن» الى آخره است همين مضمون را گفته به اين عبارت: «يعنى ان الالم لا يحسن اذا كانت اللّذة مشتملة على اللّطف الّذى من الالم لان الاّلام انّما تصير فى حكم المنفعة اذا لم يكن طريق لتلك المنفعة الاّ بذلك الالم، و لو امكن الوصول الى ٤ المنفعة ٥ بدون الالِم كان ألا لم ضرراً و هو قبيح». ٦

۲. كذا در نسخه / صحيح: مقابله

١. م: الم

٤. م: - الى

٣. م: \_ له

و شارح اصفهانى در شرح اين متن گفته: «ذهب الشيخان و قاضى القضاة الى أنّ اللّطف غير كافٍ فى الم المكلّف ليكون حسناً، بل لابد فيه ان يقع فى مقابلته عوض من حصول نفع او دفع ضرر، لأن الطّاعة الواقعة لأجل الالم بسبب اللطف مقابلها الثّواب المستحقّ، فيبقى الالم مجرّداً عن النفع، فيكون قبيحاً».

و ملاّعلی به همین صورت بعینها شرح نمود، لیکن شیخان و قاضی را اخراج نموده و در باقی موارد زده. و غنی کشمیری گفته است شعری در مذمّت^مضمون این عمل به این نحو، شعر: دگـران را هـمه دارنـد بـه خـاطر

شعری که غنی گفت کسی یاد ندارد ۹

و مصنفین اکثر چنین کرده اند اگر محور باشد کار آسان است، همه است، همه کس می تواند کرد، لیکن ان شاء الله ـ تعالی ـ به تأیید الهی خود تواند راه حقّ یافت و معنی حقّ جست.

فيض روح القدس ار باز مدد فرمايد

دیگران هم بکنند آنچه مسیحا میکرد. ۱۰ دیگران هم بکنند آنچه مسیحا میکرد. ۱۰ لیکن اگر چنین امری الحال کسی بکند ۱۱ و گفته دیگری را ۱۲ در بیاض ایران مسوده و به زبان قلم بگوید به هند روسیاهی سفید

٥. ن : النفعة
 ٧. م : في
 ٨. م : مضمت
 ٩. ديوان غني /
 ٩. ديوان حافظ / ٨٨
 ١١. ن : \_ بكند

می شود، او ثمره به کمال نمی دهد، بلکه برگشته آخر شکوفه می کند، لیکن اکثر این کار کرده اند و انکار این نکرده اند. این مذهب شیخین و قاضی القضات است که مصنّف \_رحمه الله \_اختیار نموده اند.

و تجویز نموده اند بعضی از مشایخ ادخال الم را بر مکلف هرگاه مشتمل بر لطف و منظور اعتبار آن باشد اگر چه حاصل نباشد در مقابل آن الم عوضی، از جهت آن که الم همچنان که خوب است از جهت نفعی که مقابل آن است همچنین خوب است از جهت امری که الم [الف \_ ۲۹۱] آخر به آن مؤدی می شود، و از این جهت است که مشقّت سفر گواراست به ما چون رنجی کشیده ایم، و نفعی که مقابل متاعیست که به جهت تجارت است همیشه برده ایم آن هست و آن مشقّت سفر علّت حصول ربحیست که مقابل متاع تجارت است و آن مشقّت سفر علّت حصول ربحیست که مقابل متاع تجارت است و آن اگر نمی بود، پس ثواب مقابل طاعت نیز نمی بود، چنانچه در تجارت اگر الم سفر نبود و حرکت نمی شد نفع مقابل متاع نبود.

و حجت اوایل این است که الم غیر مستحق اگر نباشد مشتمل بر نفع یا دفع ضرر خواهد بود قبیح، و آنچه از طاعت کرده می شود عوض از جهت و جود الم نیست، یعنی / \*الف/۱۹۳/ این طاعت نفع و ثواب جهت الم نیست. و امّا اجر جهت مستحق بنابر طاعت اوست و مقابل طاعتیست که او نموده، نه مقابل الم، پس الم مجرّد از نفع ۲۰

١. كذا جمله چنين است

می شود و این قبیح است.

و در مناهج اليقين علامه ـ رحمه الله ـ در مبحث لطف و الم كلامى چند ايراد نموده كه مجمل آن اين است كه: لطف باعث قرب به طاعت و بُعد از معصيت مى شود و لطف را موقوف عليه طاعت دانسته، و گفته لطف با داعى منشأ عبادت مى شود و لطف در باب امور مثل عبادات مختلف مى باشد، و گاه هست كه لطف هست و فعل عبادت به سبب مانعى واقع نمى شود، و لطف گاه فعل خداست و گاه فعل عباد است كه معرف آن خدا است.

و بعد از آن بیان احکام الم را نموده و گفته است که الم گاهی از ما واقع می شود نسبت به غیر، مثل ذبح شاة او اضحیه به عنوان ندب و وجوب. و گاه از خدای ـ تعالی ـ است مثل عقاب اخروی، یا ابتداء مثل الم دنیوی، و این المی که مذکور شد به مصلحت الهیست و لطف می باشد نسبت به متألم یا غیر آن به شرط آن که مقابلش عوضی باشد زیاد از الم.

و گفته است که بعضی [ب - ٢٦١] تجویز نموده اند که عطا نماید خدای - تعالی - به لطف خود لذّتی به عبد عوض الم، و بعضی گفته اند که اگر بدون آن الم لذّت میسّر نشود مجور است الم و الا ظلم خواهد بود.

و بعد از این مراتب بحث چندی از مخالفین نقل نموده و در بحث چهارم گفته: «الرّابع انّ الحاکم هو اللّه ـ تعالى ـ فلا يجب عليه شيء لأنه

١. شاة : گوسفند

لا حاكم فوقه. الخامس: أنّ الداعية المقربة ممكنة لله ـ تعالى ـ فجاز خلقها ابتداءً من دون الفعل الذي هو اللطف». " تمّ كلامه، و در الم نيز اين حرف مي رود.

# قال: و لا يحسن مع اشتمال اللّذة على لطفيته. ٤

یعنی خوب نمی باشد الم با وجود آن که لذّت حاصله عقیب الم مشتمل باشد بر لطفی که در الم است. این مذهب ابی الحسین بصری است به خلاف مذهب ابی هاشم.

و تقریر مذهب ابی هاشم این است که: ما اگر فرض کنیم اشتمال لذّت الم را بر لطفی که مشتمل است بر آن لطف الم آیا خوب است از خدای ـ تعالی ـ فعل ألم به صاحب حیاتی از جهت لطف نمودن به غیر با وجود دادن عوض زایدی که اختیار کند آن را متامّل متالّم اگر به او عرض شود؟ گفته است ابوهاشم بلی! خوب است از جهت آن که المی که مشتمل برمنفعت وفا کننده به عوض باشد در حکم منفعت است نزد عقلا، و از این جهت است که نشمرده اند عقلا مشقّت سفر مؤدّی به ربح را ضرر و هرگاه الم در حکم منفعت باشد می گردد حصول لطف به حسب تقدیر دو نفع، پس حکیم مختار است در اختیار نمودن هر کدام که خواهد.

و ابوالحسین منع این نموده از جهت آن که الم میگردد در حکم منفعت هرگاه نباشد راهی از برای آن منفعت مگر از راه الم، و اگر ۲۰

٢. الف: اعداداً

٤. كشف المراد / ٣٣١. م ، الف: لطفية

<sup>1.9:-1</sup> 

٣. مناهج اليقين / ٢٥٤

ممكن باشد وصول به آن منفعت بدون ان الم خواهد بود آن الم ضرر و عبث. پس از این جهت است كه عُقلا ضرر دانسته اند سفرى را كه نفع آن بدون آن سفر ممكن باشد.

و در شرح ملاعلى بعد از اين متن واقع است: «يعنى أنّ [ال] لم لا يحسن اذا كانت اللذة مشتملة على اللّطف [الف ـ ٢٦٢]اللذى من الاًلام؛ لأنّ الالام انّما تصير في حكم المنفعة اذا لم يكن طريقاً لتلك المنفعة الا ذلك الالم، و لو امكن الوصول الى المنفعة بدون الالم كان الالم ضرراً و هو قبيح». الاللم ضرراً و هو قبيح». الله الله ضرراً و هو قبيح». الله الله ضرراً و هو قبيح».

و علاّمه ـ رحمه الله تعالى ـ در مبحث لطف كتاب مناهج اليقين ايراد نموده: «كه تدنيب، لو كان فى مقدوره ـ تعالى ـ وجود لذّة يقوم مقام الألم فى كونه لطفاً للمكلّفين هل لا يحسن منه ـ تعالى " ـ فعل الالم بدل اللّذة؟ جوّزه ابوهاشم، لأنّ الالم لم يخرج بكونه لطفاً و بالعوض عن كونه ظلماً و عبثاً و يصير كالمنفعة، فيتخير الحكيم. و بعض المشايخ منع منه و هو اولى؛ لأنّ الالم انّما يحصل باعتبار اللّطف و العوض اذا لم يكن لهما طريق الاهو، امّا لووجد طريق غير مؤدّ الى ضرر و يكون محصّلاً للطف لهو اولى و لم يجز فعل الألم». ^

۱. شرح التجريد / ٣٥٤

٣. ن : + وجود. مؤلف بعد از آن عبارت را خط زده است.

٤. مصدر: ـ بالعوض ٥. مصدر: ـ عبثا

٦. مصدر: لللطف ٧. م: يخبر

٨. مناهج اليقين / ٢٥٧-٢٥٨

عبارت: «اذ اشتمال اللّذة على لطفيته ملزوم ان يكون لاكتسابها طريق آخر، فيكون ايلامه ضرراً لانفع فيه و هو باطل قطعاً، هكذا فسّره الشّراح كلامه هذا؛ ولى فيه نظر فالاولى ان يقال: و لا يحسن الالم مع اشتمال اللّذة على لطفيته كان يستلذّ المتألّم به، لأنّه يوصله الى نعمة، اذ ذاك امر يختلف بحسب الاشخاص و الاوقات و ما هو جهة حسن أمر يجب أن يكون كذلك، و لذا قال و لا يشترط فى الحسن اختيار المتالّم بالفعل».

یعنی شرط نیست در حسن و خوبی المی که به فعل می آید از دای - تعالی - ابتداء بدون کفّاره یا عوض امری این که متالّم عوضی زاید از آن را قبول و اختیار نماید بالفعل، یعنی این شرط حسن الم اباشد از جهت آن که اعتبار اختیار /\*ب/۱۹۳/ می باشد در نفعی که متفاوت است در آن اختیار متالّمین، یعنی تفاوت و اختلافی در در متالّمین یعنی تفاوت و اختلافی در عوض جهت صاحبان ألم تواند به هم رسید، امّا نفع بالغ به حدّی که جایز نباشد اختلاف در اختیار امرین در آن پس خوب است و صواب است اگر چه حاصل نباشد اختیار بالفعل از آن، این است عوضی که مستحق است بر آن خدای - تعالی - یعنی خدا می دهد و ادا می کند.

مسألهٔ رابع عشر در اعواض است قال: و العوض نفع مستحق خالٍ عن تعظيم و اجلال.<sup>٣</sup>

۱. م : ـ و ٣. كشف المراد / ٣٣٢

چون ذكر نمود مصنف رحمه الله تعالى دذكر ألم اوّل را كه مبتدا باشد بدون [ب ـ ٢٦٢] سبب و امر سابقى با لزوم تعقّب آن ألم اوّل به عوض زايد، واجب است بحث از عوض و احكام آن.

و ابتدا نمود مصنف ـ رحمه الله ـ به تحدید و تعریف عوض، پس گفته که: «عوض نفعی است» و این قید «نفع» جنس است از برای متفضّل به، یعنی آنچه بعنوان تفضّل داده می شود و آنچه به عنوان استحقاق می شود همه را شامل است لفظ نفع، لیکن از قید مستحق بیرون می رود آنچه تفضّل به آن می شود، پس قید «مستحق» فصل آن است که ممیّز است از متفضّل به که به غیر مستحق و بدون استحقاق داده شود، و از قید نمودن مصنف ـ رحمه الله تعالی ـ که خالی باشد از تعظیم و اجلال، بیرون رفت ثواب.

رفيخرج عنه الامر و الثواب، فانهما يستحقّان على ماكان و مقابلة فعل العبد، فهى للتعظيم، و يؤيّد ذلك قول اميرالمؤمنين عليه السلام لبعض اصحابه في علّة اعتلها: «جعل الله ماكان من شكواك حظّاً لبعض اصحابه في علّة اعتلها: «جعل الله ماكان من شكواك حظّاً لسيئاتك، فانّ المرض لاأجر فيه [و] لكنّه يحطّ السيئات و يحتّها حتّ الاوراق، و انما الاجر في القول باللسان و العمل بالايدى و الاقدام، و انّ الله سبحانه يُدخل بصدق النيّة و السريرة الصالحة من يشاء من عبادة الجنة.» بس الم على - [عليه السلام] - از اجلال و تعظيم است، كه با امر و ثواب اين هر دو مي باشد كه عوض ايدى و اقدامند ٢.

١. نهج البلاغة، قصار ٤٢

قال: و يستحق عليه ـ تعالى ـ بانزال الآلام و تفويت المنافع لمصلحة الغير، و انزال الغموم سواءً استندت الى علم ضرورى او مكتسب او ظن لاماتستند الى فعل العبد، و امر عباده بالمضار او إباحته، او تمكين غير العاقل.

این و جو هیست که مستحق است به سبب اینها عبد عوضی را که بر خدای ـ تعالی ـ است که بدهد:

اوّل: انزال آلام است به عبد، مثل مرض و غیر آن. و پیش گذشت بیان و جوب عوض بر خدای ـ تعالی ـ به سبب اینها از حیثیّت اشتمال بر ظلم اگر عوض داده نشود و واجب نباشد.

ثانی: تفویت منافع است هرگاه از خدای ـ تعالی ـ باشد، این فوت نمودن منافع از برای مصلحت غیر ـ مثل زکات مال ـ از جهت آن که فرق نیست میان تفویت منافع و انزال مضارّ، مثل این که اگر خدای ـ تعالی ـ بمیراند ابنی را از زید و بوده باشد در علم خدای ـ تعالی /\*الف/۱۹٤/ ـ این که اگر زنده باشد او منتفع می شود زید، پس مستحقّ می شود عوض را از خدای ـ تعالی ـ از آنچه فوت شده از او در منافع ولدش، و اگر بوده باشد در علم خدای ـ تعالی <sup>۱</sup> ـ عدم انتفاع او از ولدش چون والد فوت می شد پیش از رسانیدن این انتفاع مستحقّ عوض نخواهد بود، از جهت آن که خدای ـ تعالی ـ تفویت می شد و قبل از انتفاع از ولد آن اب فوت می شد.

و همچنین خدای ـ تعالی ـ اگر اهلاک مال او [الف ـ ۲۹۳] نموده ۲۰

۱. م: ـ این که اگر زنده ... تعالی

باشد مستحقّ عوض است او به سبب این، خواه آن که مشعور به او باشد اهلاک مال یا نباشد، از جهت آن که تفویت منفعت مثل انزال الم است. پس اگر صاحب الم سازد کسی را که مشعور به او نشود الم مثل مجنون را مستحقّ عوض هست البته، همچنین هرگاه فوت شود از او منفعتی از جانب الله و مشعور او نباشد مستحقّ عوض خواهد بود.

و علامه ـرحمه الله ـگفته که نزد من در این و جه نظر است. ممکن است که و جه نظر این باشد که چون او متالم نمی شود عوضی از اجر ندارد.

سیم: انزال غموم است، به این نحو که خدای ـ تعالی ـ می کند اسباب غم را، پس باید عوض اجری باشد او را از جهت آن که غم جاری مجرای ضرر است پیش عقل، خواه آن که غم به سبب علم ضروری باشد به وصول مصیبت، یا وصول الم، یا آن که ظنّی باشد در سبب علامت ورود مضرت یا فوات منفعت، یا علم مکتسبی باشد در آن از جهت آن که خدای ـ تعالی ـ ناصب دلیل و باعث نظر است در آن، و همچنین ناصب علامت ظنّ است، پس چنانچه سبب غم از جانب خدای ـ تعالی ـ است عوض نیز با او است، امّا غم که حاصل باشد از عبد خودش بدون آن که سبب آن خدای ـ تعالی ـ باشد دو است، یکی: آن که عبد فکری می کند پس اعتقادات جهل به هم می رساند به نزول ضرر به او دویم فوات منفعت را تصوّر می کند؛ پس بتحقیق که عوضی نیست مر او را بر خدای ـ تعالی ـ و اگر بکند خدای ـ تعالی ـ به او فعلی را که اگر مشعور به او بشود آن امر صاحب غم

17

می شود، مثل آن که معدوم نماید از او مالی که مشعور به او نباشد تا آن که آن شخص فوت شود، پس بتحقیق که او نیز مستحق عوضی انست که بر خدای ـ تعالی ـ باشد آن، از جهت آن که هرگاه مشعور به نباشد او را این غم صاحب غم نخواهد بود.

رابع آن است که: خدای ـ تعالی ـ امر نموده /\*ب/19٤/ عبادش را به الم رسانیدن به حیوان یا اباحت آن [ب ـ 777] خواه آن که امر از برای ایجاب باشد مثل ذبح در هَدی و کفّاره و نذر، یا آن که در ندب باشد مثل اضحیه.

پس بتحقیق که عوض تمام بر خدای ـ تعالی ـ است از جهت استلزام امر و اباهت چیزی حسن و خوبی آن، و الم بتحقیق که خوب است هرگاه مشتمل بر منافع عظیمه باشد که بالغ باشد در مرتبهٔ کمال به مرتبه ای که خوب باشد الم رسانیدن جهت آن حیوان <sup>3</sup>.

خامس از وجوه اسباب عوض: تمكين غير عاقل است مثل سباع وحش و سباع طير و هوام ٥.

و بتحقیق که اختلاف نمودهاند اهل عدل یعنی شیعه و معتزله در این جا بر چهار قول، پس رفتهاند بعضی از ایشان به این که عوض بر خدای ـ تعالی ـ است مطلقاً، و این مذهب حق است و منسوب ساختهاند این قول را به ابی علی جبائی. و گفتهاند جمع دیگر که عوض بر فاعل ألم است، و این قولیست که حکایت کرده شده از ابی

۲. هدی : قربانی در مکه

٤. م ، الف : \_ حيوان

۱. م: عوض

٣. م ، الف : \_ رسانيدن

٥. هوام: حشرات

على نيز. و گفته اند جماعتى ديگر كه عوضى نيست اين جا، نه بر خداى ـ تعالى ـ و نه بر حيوان. و گفته است قاضى القضاة كه اگر حيوان ملجأ باشد از خدا به ألم رساندن به سبب جوع و شبه آن خواهد بود عوض بر خداى ـ تعالى ـ و اگر ملجأ نشود، حيوان خواهد بود عوض بر حيوان بنفسه و حقّ اين است كه عوض بر خداست مطلقاً.

حجّت گفته اند اوّلون که گفته بودند عوض بر خداست مطلقاً واین حقّ بود به این که: خدای ـ تعالی ـ اینها را تمکین داده و در اینها میل شدیدی به الم رسانیدن، مقرر کرده با امکان عدم آن، و نداده به اینها عقلی که تمیز انمایند حسن الم را از قبحش، و زجر نفرموده اینها را به چیزی از اسباب زجر با امکان کلّ اینها، پس این به منزلهٔ اغرا او حریص نمودن است به الم، پس اگر خدای ـ تعالی ـ بعد از الم عوضی ندهد قبیح خواهد بود از خدا، پس عوض با خدا است.

و حجّت گفته اند آخرون كه مى گفتند عوض بر فاعل الم است بقوله ـ صلّى الله عليه و آله ـ «انّ الله [الف ـ ٢٦٤] ينتصف للجمّاء من القرناء». ٣

١٦ و در شرح حاج محمود واقع است بقوله ـ عليه السّلام ـ يقتص للجمّاء من القرناء، ٤ اذ الاقتصاص يومئذ انّما يكون باخذ العوض».

و حاصل معنی این می شود که در قیامت تدارک و قصاص کرده می شود از برای حیوان بی شاخ مظلوم از شاخ داری /\*الف/١٩٥/که

۱. کذا

۲. اغرا: تحریک کردن و برانگیختن

٣. بسنجيد با: النهاية ج ١/٥٠٥ و بحارالانوارج ١٦٤ و ١٥٠٦ و

٤. بحارالانوارج ٧ / ٩١ ط بيروت

ظالم است، پس عوض با فاعل است.

و حجّت گفته اند نفی كننده های مر عوض كه باید نه بر خدای ـ تعالی ـ و نه بر حیوان باشد این عوض بقوله ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ جرح العجماء جبار» الله یعنی جراحتی كه لایتعقل می كند عوض ندارد و هدر است.

و در صراح اللّغة واقع است كه «عجماء: چارپا<sup>۲</sup>[ى] و فى الحديث: جرح العجماء جُبار» ق. و در باب الواو<sup>٤</sup> و فصل الجيم آن واقع است كه: «جبار بالضّم هدر؛ يقال ذهب دمه جباراً أى هدرا» ف، پس عوض بر هيچ كس نيست.

وحجّت گفته است قاضی که به الجاء و عدم الجاء قائل بود که تمکین مقتضی انتقالِ عوض از فاعل نیست به ممکن و تمکین دهنده و الا بایست که عوض قتل به صانع سیف منتقل شود، به خلاف الجاء که مقتضی اسناد فعل است حقیقت به ملجی یعنی ملجاً کننده. و از این جهت است که خوب است مذهب او نه اسناد به ملجاً یعنی ملجاً کرده شده، و به این حجّت قاضی گفته که بدون الجاء با حیوان است و با الجاء با خدا است. و ایضاً حجّت گفته است که عوض اگر بوده باشد بر خدای ـ تعالی ـ خوب نخواهد بود منع سباع از اکل مردم.

بیان این متن در شرح علامه دقیق شرح شده. و در حل آن باید تأمّل نمود و دانست که این نحو است؛ زیراکه در آن شرح چون

١. بسنجيد با النهاية ج ١٨٧/٣

۲. کذا

٤. كذا. صحيح: الراء

٣. صراح اللغة / ٣٠٠

٥. صواح اللّغة / ١٠٤

عوض بر خدای ـ تعالی ـ بودن که منسوب بود این مذهب برای علی جبایی و حقّ بود جواب آن گفته نشده و شروع شده به جواب مذاهب غیر حقّه به ترتیب.

امّا جواب از اوّلِ مذاهب باطله که عوض بر فاعل الم بود به این نحوگفته است [ب ـ 37۲]که دلالتی نیست در حدیث بر این که خدای تعالی ـ منتصف است از برای جمّا از قرنا یعنی ظلمی که بی شاخ بر شاخ دار نموده باشد، داد آن را میگیرد به این معنی که عوض با قرنا باشد، بلکه به معنی آن است در این مقدمه مذکوره در بین به انصاف و عدل خدای ـ تعالی ـ عمل میکند، پس این حدیث ا تصدیق است به تعویض خدای ـ تعالی ـ ظلمی که به جمّا شده، یعنی خدا خود تدارک میکند، چنانچه سیّد هرگاه عزم داشته باشد که آنچه تملف نموده عبدش تدارک نماید میگویند که سیّد بتحقیق که خود آن که این کلام داد و تدارک نمود از عبدش جهت مظلوم؛ با وجود آن که این کلام احتمال مجاز نیز دارد که تشبیه نموده شده باشد قرنا به تمکن در ظلمش به ظالم و مظلوم به جمّا تشبیه شده باشد از جهت ضعفش.

و جواب از مذهب ثانی - که نفی عوض بود مطلقاً که نه بر خدا باشد / ۱۹۵/ و نه بر حیوان - این نحو است که: مراد انتفاء قصاص است، یعنی قصاص انسانی لازم نیست در جنایتی که ذی قرن نموده شد، بلکه اخذ عوض می شود در قیامت. پس معنی جرح العجماء جبّار یعنی قصاص نیست، نه آن که هدر است.

17

١. م ، الف : ـ به معنى أن ... حديث

٢. م ، الف : \_ خود

۲.

و جواب از مذهب ثالث که مذهب قاضی بود ـ که اگر حیوان مثل سباع از جوع و غیره ملجأ باشد در آلام نمودن عوض بر خداست و الا بر حیوان است، و دلیل گفته بودند که تمکین دادن مقتضی انتقال عوض از فاعل قتل بر متمکن نیست و الا بایست عوض قتل بر صانع سیف باشد ـ به این نحو گفته شده جواب آن که: قاتل ممنوع است از قتل، و ذی عقل است و می داند که ممنوع از این قتل است و با وجود آن کرده، پس از این جهت بر صانع سیف نیست عوض قتل و بر قاتل است به خلاف سبع که ذی عقل نیست.

و جواب از مذهب رابع ـ که نیز مذهب قاضی بود که در تحت حکایت سیف و قاتل گفته بود بیان آن را که اگر حیوان ملجأ شود بر آلام از جوع و غیره عوض بر خداست و الا بر حیوان است و حجّت گفته شده بود که اگر عوض بر خدا باشد خوب نخواهد بود منع گفته شده بود که اگر عوض بر خدا باشد خوب نخواهد بود منع آلف ـ ۲٦٥] سباع از اکل؛ زیراکه خداموّفی و تدارک نماینده الم است این نحو جواب گفته شده که گاهی خوب است منع کردن ما کسی را از امر ۱ حسن هرگاه در منع وجه حسنی باشد، همچنان که خوب است منع ما صبیان را که غیر مکلفند از شرب خمر، و همچنین منع عقاب کننده از عقاب مثل شفاعت نیز مجوّز است گاهی، پس خوب نبودن منع آن سبع ممنوع است. این است آنچه علاّمه ـ رحمه اللّه تعالی ـ در شرح این متن نقل نموده. و مراد از منع امر حسن ظاهر این تعالی ـ در شرح این متن نقل نموده. و مراد از منع امر حسن ظاهر این است که منع از امر مباح خواسته باشد ، چنانچه در کتاب مناهج در

۱. م : مر

مبحث سادس در بیان الم ایراد نموده به این عبارت: «و الحسن قد یقع منا علی وجه الا باحة كالذّبح للأكل، و علی وجه النّدب كالذّبح للاضحیة، و علی وجه الوجوب كذبح المنذور و العوض علیه ـ تعالی ـ فی هذه اكه امر حسن را به معنی مباح بیان نموده، و سابق به این در فصل ثالث این كتاب در بیان افعال خدای ـ تعالی ـ گذشت این مطلب.

قال: بخلاف الاحراق عند الالقاء في النّار، و القتل عند شهادة الزّور. ٢

یعنی صبی غیر مکلّفی را هرگاه طرح کنیم، در آتش پس محترق شود در این صورت فاعل وضع الم خدای ـ تعالی ـ خواهد بود، یعنی خدای ـ تعالی ـ الم را داده است در انداختن در آتش و عوض و تدارک آن بر ما خواهد بود، و تدارک بر ما بودن خوب است، از جهت آن که این احراق واجب است موافق حکمت الهی و از جهت اجرای عادت، و خدای ـ تبارک و تعالی ـ منع نموده از طرح نمودن در نار کسی را پس کشته است طارح نمول بر طارح است نه بر خدای ـ تعالی ـ و پس از این جهت است که عوض بر طارح است نه بر خدای ـ تعالی ـ و عنوان زور و غلط که موجب قتل باشد، عوض بر شاهد خواهد بود عنوان زور و غلط که موجب قتل باشد، عوض بر شاهد خواهد بود اگر چه خدای ـ تعالی ـ قتل مشهود به را واجب نموده است بر امام، و بر خدا و امام چیزی نیست به جهت آن که قبول شهادت عادل عادت ابر خدا و امام چیزی نیست به جهت آن که قبول شهادت عادل عادت است.

١. مناهج اليقين / ٢٥٥

٣. م: - وضع

٢. كشف المراد / ٢٣٤

٤. طارح: اندازنده

17

به اين تفصيل علامه ـ رحمه الله ـ در شرح خود نقل نموده.

#### قال: و الانتصاف عليه ـ تعالى ـ واجب عقلاً و سمعاً <sup>ا</sup>

اختلاف نمودهاند اهل عدل در این جا، پس رفته اند به این که انتصاف ـ یعنی حقّ مظلوم از ظالم گرفتن ـ واجب است بر خدای ـ تعالی ـ عقلاً، از جهت آن که او مدبر است مر عباد را، پس نظر لطف او مثل نظر والد است بر ولد، همچنان که بر والد حقّ رعایت ولد هست همچنین واجب است بر خدای ـ تعالی ـ این مراتب، و این جا قیاس است مر غایب را بر شاهد و معقول را بر محسوس. و آخرون گفته اند که واجب است سمعاً از جهت آن که بر والد واجب است تدبیر اولاد و تادیب ایشان. و امّا انتصاف به این نحو که اخذ شود ارش آ از ظالم و دفع دفع شود به مظلوم، مثلاً نسبت به طفل، و اخذ ارش او از ظالم و دفع آن [به] مظلوم.

علاّمه گفته مسلّم نداریم وجوابش را عقلا در این جا ـ یعنی در مثل اطفال ـ بلکه باید ترک نمود تا کامل شود عقول ایشان و بگیرند بعضی از بعضی حقّ خود را، این است آنچه علاّمه ـ رحمه الله ـ نقل نموده در شرحش. و مصنّف ـ رحمه الله ـ اختیار وجوب آن نموده عقلا و سمعاً.

امّا عقلاً: به جهت آن که ترک آن مستدعی تضییع حقّ مظلوم است، از جهت آن که خدای ـ تعالی ـ تمکین داده مر ظالم را و تخلیه ۲۰

١. كشف المراد / ٣٣٥

٢. ارش: به ارزش ما به التفاوت سالم و غير سالم كويند

نموده میانهٔ آن و میان ظلم با قدرت او به منعش، و مظلوم قدرت به منع و اخذ حقّ خود ندارد؛ پس اگر خدای ـ تعالی ـ متکفّل استیفاء حقّ مظلوم نشود ضایع می شود حقّ مظلوم و این قبیح است عقلا.

و امّا از حیثیّت سمع: از جهت آن که در قرآن اوارد است: «انّ الله عباد تعالی ـ یقضی بین عباده بالحقّ» که خدای ـ تعالی ـ حکم میان عباد می کند موافق حقّ. و در صفت مسلمین واقع شده در قرآن الله الطّالب»، الی آخره یعنی جمعی که طالب حقّ غیرند که [الف ـ ۲۲۲] مظلوم باشد از غیر که ظالم است و عقوله ـ تعالی ـ ﴿ کتب علی نفسه الرّحمة ﴾ و «القضاء بین عباده بالحقّ».

قال: فلایجوز تمکین الظّالم من الظّلم من دون عوض له فی الحال ۱۲ یوازی ظلمَه.<sup>7</sup>

این تفریع بنابر وجوب انتصاف است که به معنی داد مظلوم از ظالم گرفتن است، و آن این است که آیا جایز است که تمکین بدهد خدای /\*ب/۱۹٦/ ـ تعالی ـ از ظلم ظالمی را بدون آن که عوضی از برای او بوده باشد فی الحال که موازی ظلم او باشد؟

پس منع نموده از این معنی مصنف رحمه الله و اختلاف نموده اند اهل عدل در این پس گفته است ابوهاشم و کعبی که این جایز 17

٤. ن : ـ است و

۱. كذا/ در مصحف چنين آيهاينيست.

۲. کذا/ در مصحف چنین آیهاینیست.

٣. م: + او

٦. كشف المراد / ٢٣٥

٥. انعام / ١٢

است، لیکن اختلاف نمودهاند در انحای تجویز آن.

کعبی گفته است که: جایز است که بیرون رود از دنیا و عوضی نباشد که موازی ظلم او باشد. و گفته است که: خدای ـ تعالی ـ تفضّل میکند بر او به عوضی که مستحقّ است آن را و دفع میکند آن را به مظلوم.

و ابوهاشم گفته: جایز نیست بلکه واجب است به تبقیت ظالم در دنیا و اخذ حقّ از ظالم، از جهت آن که داد مظلوم گرفتن واجب است، و تفضّل واجب نیست، پس جایز نیست واگذاشتن واجب به سبب جایز.

وگفته است سيّد مرتضى ـ رحمه اللّه ـ كه به تبقيت آن ظالم تفضّل است أيضاً، پس جايز نيست تعليق و گذاشتن حقّ مظلوم. و از اين جهت است كه واجب است عوض في الحال و اختيار اين نموده مصنّف ـ رحمه الله ـ به اين جهت.

قال: فان كان المظلوم من أهل الجنّة فرّق اللّه ـ تعالى ـ اعـواضـه عـلى الاوقات، او تفضيل عليه بمثلها، و ان كان من اهل العقاب اسقط بها جزءاً ١٦ من عقابه بحيث لايظهر له التخفيف بان يفرّق النّاقص على الاوقات.

ملخص کلام شرّاح این است که چون ذکر نمود و جوب ادای حقّ مظلوم را فی الحال، اراده نموده مصنّف - رحمه الله - که بیان کند کیفیّت ایصال عوض را به مستحقّ. بدان این را که مستحقّ عوض یا آن ساست [ب - ۲٦٦]که از اهل جنّت است، یا از اهل نار؛ پس اگر بوده باشد از اهل جنّت تفریق می کند خدای - تعالی - عوضها را بر اوقات و به او

داده می شود و به نحوی که مبین نشود و معلوم نگردد انقطاع آن تا متالّم از انقطاع نشود، یا آن که تفضّل می کند خدای ـ تعالی ـ بعد از انقطاع عوض مثل آنچه به او تفضّل شده بود همیشه، تا از انقطاع متالّم نشود با آن که دو چندان می دهد ایضاً، و اگر از اهل عقاب باشد ساقط می کند خدای ـ تعالی ـ جزئی ۱ از عقاب مظلوم را به نحوی که ظاهر نشود جهت او تخفیف، به این نحو که تفریق می کند ناقص را بر اوقات عذاب او.

و حاج محمود در شرح خود گفته كه: و در بعض نسخ متن به اين نحو است كه: «بحيث يظهر له التخفيف<sup>3</sup> بأن يفرق النّاقص على الاوقات»، بدون لفظ «لا».

و در بعض شروح واقع است که این سهو است؛ زیرا که ظهور تخفیف باعث سرور او می شود. و گفته است ملاّمحمود که مرا در این تامّل است؛ از جهت آن که ظاهر است که این ناحق آست، از جهت آن که اگر معلوم او نشود نمی داند عوض به او داده شده، پس طلب خواهد نمود و این قدر منشأ سرور او نمی شود که منافی عقاب باشد.

قال: و لا يجب دوامه لحُسن الزّائد بما يختار معه الألم و ان كان منقطعاً، و لا يجب حصوله في الدّنيا لاحتمال مصلحة التأخير، و الألم على القبطع

17

۲. م ، الف : ـ با أن كه دو چندان مي دهد

٤. م : \_ التخفيف

٦. م، الف: اين حقّ

۱. م : شود

٣. نسخهها : جزء

٥. م : و

# ممنوع مع انّه غير محلّ النّزاع. ١

چون ذکر نمود مصنّف وجوب عوض را در المی که رو دهد و ظلمی که متحقّق شود، شروع نمود در بیان احکامش.

و بتحقیق که اختلاف کردهاند شیخان در این جا، پس گفته است ، ابوعلی جبائی که واجب است دوام عوض، و گفته است ابوهاشم که واجب نیست دوام آن، و اختیار این نموده مصنّف، رحمه الله.

و دلیل بر آن این است که عوض حسن است از جهت اشتمال بر نفع زاید بسیاری فایق بر الم که اختیار می کند آنها را مؤلم آن ألم. و در بعضی شروح مثل شرح اصفهانی عوض لفظ [الف ـ ۲٦٧] «مؤلم» (متالم» آن الم واقع است؛ و منظور این است که اختیار کرده می شود نفع زاید از آن الم که متحمّل آن می شود همه کس به جهت آن نفع این الم را و به صاحب الم می دهند و او راضیست هر چند منقطع باشد و دایم نباشد.

و حجّت گفته است ابوعلى به جهت دوام آن به دو وجه كه اشاره نموده مصنّف ـ رحمه الله ـ به جواب از هر دو:

اوّل: این که اگر عوض منقطع باشد واجب است که در دنیا برسد از جهت آن که تاخیر امر واجب بعد از وجوبش و انتفاء موانع موجب منع واجب می شود، مگر آن که مانع رفع دوام باشد که چون حیات دایمی نیست و باید عوض دوام داشته باشد در دنیا، داده نمی شود، و هرگاه دوام منظور نباشد باید معجّلا در دنیا این عوض متحقّق شود.

۲. نسخهها: صفهانی

١. كشف المراد / ٣٣٦

٣. م: + واجب

جواب این است که قبول نداریم که مانع وصولش در دنیا انقطاع حیات است، بلکه ممکن است که در تاخیرش مصلحت خفیّه باشد، یا آن که متصّل باشد در دنیا و آخرت.

وجه دویم: جهت دوام آن است که اگر عوض منقطع باشد لازم می آید دوامش، و تالی باطل است و با مقدّم جمع نمی شود. بیان ملازمه این است که به انقطاع عوض متالّم و صاحب غم می شود صاحبِ عوض، و عوض را حسنی نخواهد بود؛ پس باید دایم باشد عوض جهت عدم تالّم او. و ایضاً در این صورت از انقطاعش که موجب ألم است دوامش می رسد به جهت آن که در هر ألمی عوضی هست، پس انقطاع موجب الم علّت دوام عوض است.

/\*ب/۱۹۷/ و جواب این به دو وجه گفته می شود:

اوّل: آن که جایز است انقطاع آن عوض بدون آن که صاحب عوض علم به انقطاع آن به هم رساند، به جهت آن که چون به تدریج اندک اندک این عوض به او می رسد مطلّع از انقطاع آن نمی شود، از جهت آن که انقطاع عظیمی به غیر این دارد از جانب الله که از رفع این با شغل به آنها که کثیرند مطلّع نمی شود و، مع هذا اگر تواند مطلّع شد او را نحوی [ب - ۲٦۷] می کنند که سهو می کند قطعش را.

دویم: آن که این مطلب محل نزاع نیست به جهت آن که بحث در عوض مستحق الم سابق است که آیا واجب است دوامش یا نه؟ و بحث در استلزام ألم حاصل به سبب انقطاع نیست که عوض دیگر نیز

۱. م: ـ عوض

خواهد بود به این الم، و همچنین حکم جاری باشد دائماً. این است تحقیق علاّمه ـ رحمه اللّه ـ . لیکن می توان گفت که هر چند کلام بر سراین نبود لیکن منجّر به این می شود و هرگاه الم در بهشت مفسده داشته باشد الله محلّ حجّت هست، و اگر لازم باشد جهت الم عوضی پس عدم انقطاع آن اولی است از دادن عوض جهت ألم حادث.

### قال:و لا يجب اشعار صاحبه بايصاله عوضاً. ٢

این حکم دیگراست از برای عوض که مفارقت به هم می رساند به سبب این با ثواب و معلوم می شود که غیر ثواب است. و آن این است که واجب نیست اشعار به مستحق که این توفیر و زیادتی عوضیست از برای او، به خلاف ثواب از جهت آن که واجب است در ثواب مقارنت تعظیم، و فایده در آن نیست مگر با علم به این که ثوابیست به جهت او، به خلاف عوض که منافع است و لذّت است، و گاهی ملتذ می شود و منتفع می شود کسی که این عوض به او داده می شود و علم به این عوض ندارد، پس آنچه واجب است که برسد به کسی از جهت ثواب در آخرت باید عالم باشد به این که ثواب است نه آن که عوض آلم است.

و در شرح حاج محمود مذكور است بعد از متن به خلاف الثّواب كه: «فانّه يجب أن يقارن التّعظيم، و لايحصل ذلك الّا بأن يشعر بانّه ثواب، فلذا وجب دوامه لئلاً يتألّم بفقدانه و يكون ذلك منافياً لكونه .

٢. كشف المراد / ٣٣٧

۱. م: \_ باشد

٣. م ، الف : مقارنه

ثواباً». و ایضاً ثواب که در آخرت میباشد مؤید این مطلب است به خلاف عوض که در این صورت ممکن است که وافر کند خدای ـ تعالی ـ عوض را در دنیا، خصوص بر بعض غیر مکلفین که خود تمیز اندارند و وَلیّ ایشان خدا است، و حقّ بعض [الف ـ ۲٦٨] مظلوم را از بعضی ظالم اخذ نموده و ۲ بدهد در دنیا و در این صورت واجب نیست اعاده جهت ایشان در آخرت.

#### ۸ قال: و لايتعيّن منافعه.<sup>٣</sup>

این حکم ثالث است از برای عوض، و آن این است که معیّن نیست منافع آن به معنی این که واجب نیست رسانیدن / \*الف/۱۹۸/ آن به منفعت معیّنی دون آخری، بلکه صحیح است توفیر به هر چه حاصل شود در آن شهوت در امر معیّن معوّض، لیکن عقابی که ساقط می شود باید عقاب مستحّق معیّن باشد، و این به خلاف ثواب است، از جهت آن که واجب است که بوده باشد از جنس چیزی که خواهد مکلّف که لذّت از او برد، مثل اکل و شرب و لباس و جماع که به آنها رغبت دارد و به شوق به آنها متحمّل مشقّت کسی در دنیا می شود، به خلاف عوض که بتحقیق که مبیّن شد که صحیح است ایصالش به صاحب ألم اگر چه نداند که این عوض الم اوست، پس صحیح است ایصالش به سوی او به کلّ منفعت اصلح به حال او، هر چند او نداند؛ و لازم سوی او به کلّ منفعت اصلح به حال او، هر چند او نداند؛ و لازم نیست امر خاصی و نشانی از برای عوض که از این معلوم شود که

۱. كذا در نسخهها . صحيح : تمييز

۲. م ، الف: ـ و ۳۳۸ / ۲۳۸

17

عوضيست از غير ثواب.

### قال: و لايصح اسقاطهُ. ١

این حکم دیگر است از برای عوض، و آن این است که صحیح نیست اسقاطش و نه هبهاش از کسی که صاحب حقّ است، و واجب است که به او داده شود نه در دنیا و نه در آخرت صحیح است، خواه آن که بوده باشد عوض بر خدای ـ تعالی ـ یا بر ما؛ این قول ابی هاشم است و قاضی القضاة.

و جزم نموده ابوالحسن به صحّت اسقاط معوّض که بر ما عباد است ادا نمودن آن واجب هرگاه طلب نماید حلالیّت حقّ را ظالم از مظلوم، و او را حلال کند به خلاف عوض بر خدای ـ تعالی ـ که آن ساقط نمی شود، از جهت آن که اسقاط آن از خدای ـ تعالی ـ عبث است از جهت عدم انتفاع خدای ـ تعالی ـ از این اسقاط.

و حجّت گفته قاضی جهت عدم اسقاط به این که مستحق [ب ـ ۲٦٨] عوض را قدرت نیست بر استیفای آن و قدرت نیست بر امطالبه آن، چون نمی داند مقدار آن را و نه جنس آن را، پس گشته است مثل صبی که صاحب ولی باشد که صحیح نیست اسقاط حقّش از غریمش.

و علامه گفته که وجه نزد من این است که می تواند اسقاط نمود از غریمش از جهت آن که حقّ است و در هبهٔ او نفع بسیار است از برای ۲۰

٢. م ، الف: - صحيح است

١. كشف المراد / ٣٣٨

٣. م: حقش

موهوب له، و ممکن است نقل این حق به سوی او نمودن، پس محل بخشش است و هبه جایز خواهد بود، و حمل این ذی حق به صبی نابالغ به حکم قاضی ناحق نمودن تمام نیست، از جهت آن که شرع مثل نموده صبی را از تصرّف در مال خودش از جهت مصلحت شرعی، حتّی آن که اگر به حسب شرع نبود ما تجویز می نمودیم این نحو هبه از صبی ممیّز [را] هرگاه دین خود را بداند و داند که هبه احسانیست نسبت به غیر، و اختیار این احسان از جهت انتفاء ضرر نموده از کسی که شغل ذمّه بر او بوده بااشتمال این اسقاط بر احسانی که در هبه است. و می گفتیم که او مثل بالغ است.

لیکن / \* ب / ۱۹۸ در شرع فرق است میان این هر دو و قیاس مع الفارق است قیاس این هر دو به هم، و بنابراین اگرعوض بر خدا باشد ممکن است صاحب حق هبه نماید به غیری و او را صاحب حق کند، چون ذکر نمودیم که این حق اوست و در هبهاش انتفاع موهوب له هست، پس ممکن است انتقال انتفاع این حق، لیکن باید دانست که ثواب که باید که خدای ـ تعالی ـ بدهد صحیح نیست هبهاش به غیر از مثابی که او مستحق امری شده به سبب مدحی که مختص مثاب است، پس صحیح نیست نقلش به کسی که مستحق این مدح نباشد.

قال: و العوض عليه ـ تعالى ـ يجب تزايده الى حدّ الرّضا عند كلّ عاقل، ٢٠ و علينا تجب مساواته.

این حکم آخری است از برای عوض، و آن این است که عوض یا بر ماست یا بر خدای ـ تعالی ـ است؛ امّا عوض بر خدای ـ تعالی ـ پس

واجب است که زاید باشد بر الم که حاصل است از فعل خدای ـ تعالی ـ یا به امر خدای ـ تعالی ـ یا با اباحت او، یا تمکین او، چنانچه در پیش ماحکایت [الف ـ ٢٦٩] جمّا و قرناگذشت. و از جهت غیر عاقل آن قدر زیاده که منتهی شود به حدّ رضای هر عاقلی که مقابل این ألم اگر به او احسان می شده باشد راضی باشد، از جهت آن که اگر چنین نباشد لازم می آید ظلم، به سبب آن که غیر مکلّفی را بدون تقصیر آزاری داده اند و مشقّتی عبث به او فرموده اند که هیچ ذی عقل به این راضی نمی شود مگر به مزد بسیار. امّا به مثل عوض چنین به منزلهٔ آن است که گویا هیچ ألم واقع نشده.

و امّا عوض اگر بر ما باشد پس واجب است مساوات آن با الم، یا آنچه از منفعت فوت نموده شده تدارک و اخذ شود از ما، به جهت آن که نسبت به ما زاید بر آنچه ضامن است آن راکنندهٔ ألم کردنش ظلم است، و بیرون نمی رود از آنچه به ضمان داده می شود از کردن فعل قبیح بر مأخوذ عنه او ظلم که زیاد از آن اخذ شود تا تدارک تواند شد، یعنی لازم نیست زیاده تدارک و عوض که به سر حدّ عوض دادن الهی در آلام برسد.

مسألة خامس عشر در آجال است

قال: و اجلُ الحيوان الوقت الّذي علم الله ـ تعالى ـ بطلان حياته فيه. ٢٠

١. م ، الف : \_ بر مأخوذ عنه
 ٢. كشف المراد / ٣٣٩

چون فارغ شد مصنّف ـ رحمه اللّه ـ از بحث از اعواض منتقل شد به بحث از آجال. و بتحقیق که بحث نمودهاند از این متکلّمون در این مقام، از جهت مناسبت آن که این جا بحث نمودهاند ایشان از مصالح و الطاف و جایز است که موت انسان در وقت مخصوصی لطف باشد مر غیرش را از مکلّفین، پس بحث کردند به این مناسبت از آجال بعد از بحث ایشان از مصالح و اعواض.

بدان این را که اجل به معنی وقت است /\*الف/۱۹۹/ و ما می خواهیم به وقت امر حادثی را با آنچه تقدیر کند آن تقدیر وقت حادثی را، چنانچه گفته می شود: «جاء زید عند طلوع الشّمس» پس طلوع شمس امر حادث معلومیست از برای هر احدی، پس گردانیده شده وقت از برای مجیء زید، و اگر فرض شود کسی که جاهل باشد به طلوع شمس و داند مجیء زید را گفته می شود که طلوع شمس وقت مجیء زید را گفته می شود که طلوع شمس وقت مجیء زید شد. اهرگاه این را دانستی [ب - ۲٦۹] پس اجل حیوان وقت مجیء زید شدای - تعالی - در آن بطلان حیات حیوان را، و اجل وقتیست که داند خدای - تعالی - در آن بطلان حیات حیوان را، و اجل دین وقتیست که غریمان که قرار غرض در ما بین هم نموده اند اجل آن در امقرّ رنموده باشند.

#### قال: و المقتول يجوز فيه الامران لولاه. ٢

بدان که اختلاف نمو ده اند مردم در مقتول، اگر مقتول نمی شد آیا چه می شد؟ پس مجبر ه ۳گفته اند که فوت می شد قطعاً و این قول ابن

٢. كشف المراد / ٥٤٣

١. م: - شد

٣. م: مجيره

هذيل علاف است.

وگفته اند بعض بغدادیّین که او بود و عیش می کرد و زنده می ماند.
و اکثر محقّقین گفته اند که جایز است که زنده می ماند و جایز است
که و فات هم می کرد، بعد از این اختلاف نموده اند، پس گفته اند قومی
از ایشان که اگر معلوم باشد که اگر مقتول نمی شد باقی می ماند پس از
برای او دو اجل خواهد بود، یکی که در قتل بود، و یکی در وقت
موت.

و گفته اند جبائیان و اصحاب ایشان و ابوالحسین بصری که اجل ۸ آن وقتیست که کشته می شود در آن وقت و نیست برای او اجل دیگر، و اگر کشته نمی شد جهت او اجلی که زنده بماند در آن نیست حقیقی، بلکه تقدیری است.

و حجّت گفته اند جمعی که موت آن را واجب می دانند اگر مقتول نمی شد به این که اگر نمی بود موت، پس لازم می آمد خلاف علم الهی. و حجّت گفته اند آنها که حیات آن را واجب می دانند که اگر چنین می بود پس بدون قتل چون غنم امی مرد هر آینه بود ذابح غنم مردم نیکوکار، یعنی بایست کسی که غنم کسی را بکشد نیکوکار باشد جون آن می مرد؛ و این باطل است، پس و جوب عدم حیات آن نیز باطل است بلکه قود آ مستلزم جنایتش است و الانکرده بود نقصانی قاتلِ غنم جهت غیر، و هر آینه قود ـ یعنی عوضی ـ بر او نبود از جهت آن که معدوم و فوت ننموده حیات آن را.

۱. م ، الف : \_ غنم ٢. قود : قصاص

و جواب از اوّل چیزی است که گذشت سابق که علم تابع معلوم است و مؤثّر نیست، و علم علّت / \*ب /۱۹۹ نمی شود.

و جواب از ثانی به منع ملازمه است، از جهت آن که اگر بمیرد غنم عوضش زیاده از آن [الف ـ ۲۷۰] نیست که بر خدا است، پس ذبح آن باعث فوت آن عوض زیاد خدایی می شود، و قود و عوض که از قاتل گرفته می شود از جهت مخالفت شرع است، از جهت آن که قتل آن حرام است بر او اگر چه داند فوت آن را، و از این جهت است که اگر خبر دهد مخبر صادق به موت زید در وقتی جایز نیست قتل او در آن وقت به احدی.

### قال: و يجوز ان يكون الاجلُ لطفاً للغير لاللمكلُّف. ا

از برای غیر خودش از مکلّفین، و ممکن نیست که لطف باشد اجل انسان لطف از برای غیر خودش از مکلّفین، و ممکن نیست که لطف باشد اجل از برای مکلّف صاحب اجل بنفسه، از جهت آن که اجل اطلاق کرده می شود بر عمر و حیات او، و اطلاق می شود به اجل که وقت موتش می شود.

امّا اوّل ـ يعنى عمر ـ پس لطف نيست از جهت آن كه تمكينيست مر او را در تكليف و عبادت، و لطف زايد است بر تمكين، چون احسان است.

٢٠ و امّا ثاني ـ كـه وقت مـرگ است ـ پس آن قطع تكـليف است و

١. كشف المراد / ٣٤٠

صحیح نیست که تکلیف کرده شود بعد از مرگ، پس بوده باشد لطف از برای او در چیزی که تکلیف می کند آن را در بعد مرگ، چه در بعد مرگ تکلیف نیست و لطف صحیح نیست که لطف باشد در ماضی که پیش بود.

#### مسألة سادس عشر در ارزاق است

قال: و الرّزق ما صحّ الانتفاعُ به و لم يكن لأحدٍ منعه منه. ١

رزق نزد مجبر و چیزی است که اکل می شود، خواه آن که حلال باشد یا حرام. و در بعضی شروح واقع است که: «الرّزق ما ینتفع به مطلقاً». و نزد معتزله چیزی است که صحیح باشد انتفاع به آن و ممکن نباشد مر احدی را منع آن، مثل حرام از جهت قول خدای ـ تعالی ـ که ﴿و انفقوا ممّا رزقناکم﴾ ۲. و خدای ـ تعالی ـ امر ننموده به انفاق از حرام؛ و این دلیل تعریف رزق است به صحّت انتفاع و سلب آن است از آنچه در آن هست منع غیر.

و امّا منع نمودن از آن پیش از آن که رزق شود هرگاه جایز باشد گفته اند که موصوف نمی شود به رزق، مثل طعام مباح در ضیافت که برزق موصوف نمی شود مادام که مستهلک [ب-۷۷] و معدوم نشود از اکل مردم، از جهت آن که صاحبش را مباح است منع از آن پیش از استهلاکش به مضغ و بلع. و همچنین طعام به همه رزق آن نیست پیش ۲۰

۲. منافقون / ۱۰

از استهلاک آن طعام، از جهت آن که مالک را هست منع از آن، مگر واجب باشد رزق آن بهیمه بر او، لیکن در اختصاص پیش از استهلاک بهیمه تامّل است، بلکه جزم است که رزق بهیمه به خصوص نیست چیزی هر چند عموماً رزق آن واجب باشد.

و غاصب هرگاه استهلاک نماید طعام /\*الف/ ۲۰۰۰ مغصوب را به اکل و خوردن موصوف نمی شود که این رزق آن است، از جهت آن که خدای ـ تعالی ـ منع نموده از انتفاع به آن بعد از مضغش و بلعش نیز، از جهت آن که تصرّفات آن جمیع محرّمه است، به خلاف کسی که مباح باشد از برای او طعام، از جهت آن که بعد از مضغ و بلع خوب نیست احدی را که تفویت انتفاع آن نماید.

و باید دانست که نیست رزق ملک نیز، از جهت آن که بهیمه مرزوق است و نیست مالک چیزی و خدای ـ تعالی ـ مالک است. و گفته نمی شود که اشیا رزق خدای ـ تعالی ـ است و ولد و علم رزق است جهت ما و نیستند ملک جهت ما، پس در این صورت تعریف رزق را مصنف ـ رحمه الله ـ موافق مذهب معتزله معتقد است که نقل شده.

و باید دانست که ارزاق همه از جانب خدای ـ تعالی ـ است از جهت آن که او خالق جمیع ما ینتفع به است، و اوست که قدرت به انتفاع می دهد و سبب کسب رزق می شود و عبد را او مخصوص به انتفاع رزق بعد از حیازت یا غیر حیازت از اسباب موصله به رزق

۱. م: ـ و

17

می گرداند، و غیر را منع از انتفاع آنچه کسی تحصیل نموده می کند، و او خالق شهو تیست که به سبب آن متمکّن از انتفاع کسی می شود.

قال: و السّعى فى تحصيله قد يجب و يستحبّ و يباح و يكره و يحرّم.\
رفته اند جمهور عقلا به اين كه طلب رزق جايز است، و مخالفت نموده اند در اين بعض صوفيّه از جهت اختلاط حرام [الف ـ ٢٧١] به حلال به نحوى كه ممتاز نيست، پس باعث تصرّف در مال حرام مى شود، و چيزى كه اين نحو باشد واجب است صدقه از آن دادن؛ بس واجب است بر غنى دفع ما [فى] يده بر فقير تا آن كه او نيز فقير شود، و حلال باشد اخذ اموال ممتزجه به حرام جهت او، و به سبب آن كه در آن طلب مساعده ظالمين است به اخذ عشور و اخراجات و مساعده به ظالم نمودن حرام است.

وحق امر این است که مذکور شد که تحصیل رزق لازم است و دلالت میکند بر این معقول و منقول. امّا معقول: از برای آن که آن دافع ضرر است پس واجب خواهد بود. و امّا منقول پس قول خدای - تعالی ـ است ﴿ و ابتغوا من فضل الله ﴾ ۳ و غیر اینها از آیات، و قول حضرت رسول ـ صلّی الله علیه و آله ـ که فرموده: «سافروا تغنّموا» که امر به سفر نموده اند جهت غنیمت.

و جواب از اوّل آنچه بعض صوفيّه در عدم تحصيل / \*ب / ٥٠٠/

١. كشف المراد / ٣٤١: - يكره

۳. جمعه / ۱۰

۲. م: + به

٤. بحارالانوارج ٢٢١/٧٦ وج ٢٦٧/٦٢

رزق گفته اند منع عدم تمیز است، یعنی منع می کنیم عدم تمیز احلال و حرام را به ظاهر ید و حرام را، از جهت آن که شارع تمیز است از این جهت که منع از کسب فرموده. و ایضاً بطلان این قول ثابت است از این جهت که منع از کسب مقتضی تحریم تناول است، پس چیزی اخذ نمی تواند کسی بکند هرگز و لازم که اخذ نکردن چیزی باشد باطل است اتفاقاً.

جواب از شبهه ثانی که اعانت ظلمه ۳ بود این است که مکتسب غرضش انتفاع است به زراعت و تجارت، نه معونت ظلمه.

هـرگاه این را دانستی پس سعی در طلب رزق گاهی واجب می باشد به اجابت. و گاهی مستجبّ است هرگاه از کسب نیّت طلب توسعهٔ بر خود و بر عیال داشته باشد و گاهی مباح است اگر به اغنا و توسعه یعنی با عدم احتیاج به آن کسب نماید. و گاهی حرام است اگر توسعهٔ منع از واجبات الهی نماید.

### مسألة سابع عشر در اسعار است

۱۹ قال: و السعرُ تقدير العوض الّذي يباع به الشيء و هو رَخص و غلاءً، و لابـد من اعتبار العادة و اتحاد الوقت و المكان، و يستند ان [ب ـ ۲۷۱] الى الله ـ تعالى ـ و الينا ايضاً. ٤

سعر تقدیر و تعیین عوضیست که بیع کرده می شود به آن چیزی،

۱. كذا در نسخهها. صحيح: تمييز

۲. كذا در نسخهها ۳. م : ظلم

٤. كشف المراد / ٣٤٢: و يستند اليه تعالى

پس سعر قیمت چیزی است و نیست آن ثمن و نه مثمن، و آن منقسم می شود به گرانی و ارزانی.

پس ارزانی: آن قیمتِ کمتر از معتاد است که جاری شده به آن عادت با اتحاد وقت و مکان، و گرانی زیادتی سعر و قیمت است از آنچه جاری شد به آن عادت با اتّحاد وقت و مکان.

و بتحقیق که اعتبار نمودیم زمان و مکان را از جهت آن که گفته نمی شود که ثلج ارزان شده در فصل زمستان که وقت نزول آن است، از جهت آن که نیست آن وقت وقت بیعش. و جایز است که گفته شود که ارزان است در هوای گرم هرگاه کم باشد قیمت آن. و ایضاً گفته نمی شود که ارزان است قیمت آن در جبال که همیشه در آن جا نزول می کند ثلج، از جهت آن که آن جا مکان بیع آن نیست. جایز است که گفته شود که ارزان است سعر آن در بلادی که عادت شده به بیع آن در بان جا

بدان که هر واحد از ارزانی و گرانی گاهی می باشد از جانب خدای د تعالی - به این نحو که کم می شود جنس متاعی و بسیار می شود رغبتِ مردم به سوی آن، پس حاصل می شود گرانی از جهتِ مصلحت مکلفین، و گاهی بسیار می شود جنس آن متاع و کم می باشد رغبت ناس به آن به تفضّل از جانب خدا و انعام از او، یا از جهت مصلحت دینیه، پس حاصل می شود ارزانی.

و گاه هست که از جانب ما عباد می باشد، هر دو / \*الف ۱۰ ۲۰ به این نحو که پادشاه حکم می کند بر بیع این متاع به سعر زیاد از راه ظلم، یا احتکار می کنند و نگاه می دارند متاع را مردم تا گران شود، یا ممنوع است راه از خوف ظلمه، یا از برای غیر این معانی از اسباب که مستنده به ما عباد است، یا آن که پادشاه حکم می کند که کسی این متاع را بیارد و ارزان بفروشد ظلماً، یا جهت آن که ارزانی در مملکت به هم رسد حکم به جمیع در جمیع این جنس که به دست دارند [الف ـ ۲۷۲] به این نحو می کند.

### مسألة ثامنه عشر در اصلح است

٨

قال: و الاصلح قد يجب لوجود الدّاعي و انتفاء الصّارف. ٢

اختلاف کردهاند مردم، پس گفتهاند شیخان ابوعلی و ابوهاشم و اصحاب این هر دو که امر اصلح نیست واجب به خدای ـ تعالی ـ ۱۲ فعلش، یعنی در امور آنچه بهتر و خوبتر است فعلش به خدا واجب نیست. و بلخی گفته است که واجب است و این است مذهب بغدادیّین و جماعتی از بصریّین. و گفته است ابوالحسین بصری که واجب است در حالی دون حالی، و این است اختیار مصنّف، رحمه الله.

۱۲ و تحریر صورت نزاع این است که خدای ـ تعالی ـ هـرگاه دانـد انتفاع زید را به ایجاد قدری از مال جهت او، و انتفاع ضرر دینی به این سبب از او و غیر او از مکلّفین، آیا واجب است ایجاد آن قدر از برای آن یا نه؟

۲۰ حجّت گفته اند جمعی که واجب دانسته اند به این نحو که از برای

خدای - تعالی - داعی به ایجاد این امر خاص اصلح موجود است و نیست از برای او صارفی از این، پس واجب است ثبوتش از جهت آن که با ثبوت و تحقق قدرت و وجود داعی و انتفاء صارف واجب است تحقق این امر اصلح به حسب عقل. و بیان وجود داعی که احسانیست خالی از جهات مفسده، و بیان انتفاء صارف این است که به حسب فرض مفاسد منتفیست در این جا و مشقتی در آن نیست، پس صارف نیست در این مقام.

و حجّت گفته اند نافیان این مطلب به این که وجوب آن لازم مؤدّی به محال است، پس محال خواهد بود. تحقّقش بیان ملازمه این است که اگر فرض کنیم انتفاء مفسده را در زاید از این قدر و ثبوت مصلحت در آن، پس در این صورت اگر واجب باشد ایجاد آن لازم می آید وقوع مالانهایه که همیشه زیاد شود، از جهت آن که ما این را فرض می کنیم در هر زایدی؛ و اگر واجب نباشد ثابت می شود مطلوب که عدم وجوب است.

گفته است ابوالحسین: هرگاه بوده باشد در این قدر خاص [ب ـ ۲۷۲] مصلحت، و خالیست از مفسده، /\*بب/۱۰۲/و بوده باشد در زاید از این وجود مفسده، واجب است بر معطی که عطا نماید همین قدر را از جهت وجود داعی و باعث آن و انتفاء صارف، و اگر نباشد در زاید مفسده الی غیر النهایة. پس بتحقیق که خدای ـ تعالی ـ میکنداگر خواهد این قدر زاید را، و اگر نخواهد نمیکند. و گاه هست که وجه نکردن از جهت آن است که کسی که بخواند کسی را و داعی شود در حصول فعلی و در آن فعل مشقتی باشد که به منزلهٔ صارف

باشد، پس آن فاعل متردد می شود میان صارف و داعی، پس واجب نیست نه فعل و نه ترک بر او.

و تمثیل این مقدّمه شده به این که کسی را که داعی به دفع نمودن درهمی به فقیری بعینه باشد و ظاهر نباشد از برای او ضرری در دفع آن، پس بدرستی که دفع می کند به آسانی به سوی او آن درهم را و اگر فقرای جماعتی حاضر شوند و باید دفع درهم به همهٔ ایشان کرد مساوی آنچه به اوّل بایست دفع شود، و شاق باشد دفع نمودن به هریک ایشان یک درهم؛ پس در این صورت اگر خواهد با تأمّل به یکی از ایشان یک درهم امی دهد و اگر نخواهد نمی دهد، پس هرگاه حصول فعلی موقوف به امر شاقی باشد البته مقتضی تجویز عدم آن فعل است، پس حصول فعلی فرضاً اگر موقوف به امر محالی باشد نخواهد آمد، و از این فعل شاق در عدم حصول آن امر خواهد بود و به فعل نخواهد آمد، و از این جهت است که گفته است: «قد یجب الاصلح فی بعض الاحوال دون بعض». و از برای نافیان وجوه دیگراست که علاّمه در حمه الله ـ گفته که در نهایة المرام ۲ بر سبیل استقصا آن را ذکر نموده ایم.

و ملاّعلی در شرح این متن گفته: بدان این را که مفاسد این باب که مذکور شده که اصلح واجب است بر خدای ـ تعالی ـ اکثر از احصا<sup>۳</sup> است و من قدری را ذکر می کنم.

٢٠ از آن جمله اين است كه اصلح به حال كافرى كه مبتلى به اسقام و

۲. در نسخه چایی یافت نشد.

١. م : \_ پس در اين ... درهم

٣. نسخه ها: احصى . شماره كردن

آفات باشد این بود که خلق نشود، یا بمیرد در حال طفولیت، یا سلب عقلش [الف ـ ۲۷۳] شود پیش از بلوغ، و خدای ـ تعالی ـ این امر اصلح را به ایشان نکرده و ابقای او کرده تا آن که کافر به فعل آورده آنچه موجب خلود او شده در نار.

دیگر آن که خدای ـ تعالی ـ اماته افرموده انبیا ـ علیهم السّلام ـ و اولیای مرشدین را، و باقی گذاشته ابلیس با تلبیس و ذرّیّات او را تا روز قیامت، پس بایست این اصلح باشد با آن که این اصلح نیست، و کافیست به این امور فظاعت امر.

و از این جمله این است که بنابر وجوب حکم اصلح لازم می آید مجالی باقی نباشد جهت تفضّل و نباشد / \*الف / ۲۰ / از برای خدای د تعالی د اختیاری در انعام و افضال، بلکه آنچه کند تأدیهٔ واجب باشد، مثل رد و دیعه یا دین لازم که فعلش مستوجب شکر نیست، و بوده باشد دعای مردم جهت دفع بلایا و رفع بأساء و ضرّاء سوالی از خدا که تغییر بدهد آنچه واجب است بر او.

و از آن جمله نیز این است که مقدورات خدای ـ تعالی ـ غیر متناهی است، پس هرقدر که ضبط نماید و آن را اصلح داند ازید از آن ممکن است، و مستلزم آن است که ممکن باشد ادا نمودن خدا آنچه واجب است بر او، و فساد این ظاهر است و مخفی نیست.

و ملاّمحمود نیریزی ـ رحمه اللّه ـ در شرح خود اشاره به قـول ملاّعلی نموده و جواب هریک از آنچه مرقوم شد از مفاسد داده است

۲. در «م» واهب نیز خوانده می شود.

۱. اماته: میراندن

٣. شرح التجريد / ٣٥٧

به این عبارت: «و من الشّرّاح من زعم ان مفاسد هذا الباب أكثر من ان يحصى.

منها: ان الاصلح بحال الكافر المبتلى بالاسقام و الآفات أن لا يخلق او يموت طفلاً او يسلب عقله بعد البلوغ فلِمَ لم يفعل معه ذلك و ابقاه حتى يفعل ما يوجب خلوده في النّار.

و جوابه: أنّ هذا انّما يوجب ذلك لو كان كلّ ما في الكون من أفعاله - تعالى - و ليس كذلك لما اشرنا اليه من أنّ للعبد فعلاً و للّه - تعالى فعلاً، و أنّ الواجب على كلّ منهما انّما هو فعله و اذ ذاك كذلك من البين أنّ ما هو اصلح بالقياس الى العبد أن يوجده الله - تعالى - و يبقيه و يعطيه جميع ماله مدخل في تحصيل كمالاته، و هو قد فعل ذلك بالكافر و المؤمن معاً، غاية الامر أنّ الكافر قد اختار لنفسه [ب - ٢٧٣] امراً به صار مستحقاً للعقاب او الالم، و هو غير منافٍ لأن يكون الاصلح بحاله الحياة و البقاء و القدرة. و امّا آلالام و الاسقام و غير ذلك من الامور الدّنيويّة فلمّا مر من ان يعوّضها الله - تعالى -عوضاً هو اكثر من هذه الآلام كان هذا هو ايضاً اصلح به.

١٦ و منها: انه يلزم ان يكون اماتته الانبياء و الاولياء المرشدين و تبقية ابليس و ذريّته المصلّين الى يوم الدّين أصلح لعباده.

و جوابه: ان هذا انّما يوجب ذلك لوكان الواجب عليه ـ تعالى ـ فى الارشاد و الهداية بقاء شخص واحد او اشخاص معينة و ليس كذلك اذ الواجب ليس الاّمن يرشدهم اما بالاصالة او بالتّبعيّة، و ما من عصر الاو قد وجد فيه ما يصلح لذلك. و امّا بقاء ذرّية ابليس فانّما يضرّ لو لم

يكن في كل عصر من ينسبهم على مخالفتهم، و ليس كذلك على أنهم لخفائهم و ظهور المرشدين الهادين في حكم المعدومين.

و منها: انّه يلزم أن لايكون لتفضّله ـ تعالى ـ على عباده مجال و لاتكون له ـ تعالى ـ خيرة في الانعام و الافضال، /\*ب / ٢٠٢/ بل يكون كلّ ما يفعله تأدية للواجب عليه، كرد الوديعة أو دين لازم، فلا يستوجبن على فعله شكراً و يكون الدّعاء لدفع البلاء و كشف الباساء صرف الضّراء سؤالاً من الله ـ تعالى ـ ان يغيّر ما هو الواجب عليه.

و جوابه: ان مبنى ذلک على ان لايكون له ـ تعالى ـ فعل سوى ما هو اصلح بعباده و ليس كذلک، اذ له افعال كثيرة، منها ما هو من مصالح عباده، و منها ما هو تفضّل عليهم، و منها ما هو انعام عليهم، و منها ماله عوض عليهم او عليه ـ تعالى ـ و غير ذلک، و اذ ذاک كذلک كان له ـ تعالى ـ فى كلّ فعل غرض آخر لايجب ان يكون كلّ ما فعله دائماً يجب عليه. و لو سلّم ذلک فلانسلم ان هذا يوجب ارتفاع هذه الامور او اختيار فعل لان ترک ما سيستحق بترکه الذّم، و ان لايكون له ـ تعالى ـ انعام و افضال و غير ذلک كما لايخفى على من له أدنى فطانة. و بالجملة غاية ما لزم من كون الواجب عليه ـ تعالى ـ ما هوالاصلح انحصار أفعاله ـ تعالى ـ فيما [الف ـ ٢٧٤] لايكون قبيحاً و هو لايوجب ان لايكون له تفضّل و انعام.

و منها: أنّ مقدورات الله ـ تعالى ـ غير متناهية، فايّ قدر يضبط في ٢٠

۲. ن: + عليه

٤. م: - انعام

١. م ، الف : يتبههم

٣. م ، الف : \_ ترک ما

الاصلح؟ فالمزيد عليه ممكن فلزم ان لايمكن له ـ تعالى ـ الاتيان بما يجب عليه.

ولى فيه نظر؛ اذ هذا انّما يوجب ذلك لو لزم من انحصار ما يجب عليه في حسان الامور و من كون ذلك من جملة ما هو اصلح لعباده ان يوجبه ما هو أحسن و أصلح و ليس كذلك».

و معنى اجوبه مذكوره كه حاج محمود ـ رحمه الله ـ نقل نموده ملخّصش اين است كه:

می شود که کون جمیع امور و آنچه در مرتبهٔ کون است از ممکنات از افعال خدا باشد، و نیست چنین به نحوی که اشاره سابقاً شد که پارهای افعال از خداست و پارهای فعل عباد، و واجب بر هر یک فعل خود است، و چون امر چنین است ظاهر است که آنچه اصلح است از خدای - تعالی - نسبت به عبد مثل آن که موجود شود و بماند و عطا شود او را جمیع چیزی که دخل در تحصیل کمالات او دارد خدای - تعالی - در حقّ مؤمن و کافر هر یک نموده، نهایت آن که کافر خود اختیار امری نموده جهت خود که مستحقّ عقاب و آلام شده، و این منافی آن نیست که اصلح به حال او حیات و بقا و قدرت باشد. امّا آلام و اسقام و غیر اینها از امور دنیویّه پس چون گذشت که عوض آنها را می دهد خدای - تعالی - عوض اکثری که زیاد از این آلام باشد، پس می دهد خدای - تعالی - عوض اکثری که زیاد از این آلام باشد، پس این امور اصلح خواهد بود به او.

و جواب از مفسدهٔ /\*الف/۲۰۳/ ثانیه: این است که این امر واجب می شد اگر واجب بود بر خدای ـ تعالی ـ در ارشاد و هدایت بقای یک

۲.

شخص یا اشخاص معیّنه و نیست همچنین از جهت آن که واجب نیست مگر آن که کسی باشد که ارشاد نماید بالاصاله یا ۱ به تبعیّت، و نیست عصری که خالی از ایشان باشد و ۲ کسی که قابل این امر باشد موجود نباشد، و امّا بقای ذریّهٔ ابلیس پس مضرّ است اگر نباشد در هر عصر کسی که منبّه بر مخالفت ایشان باشد، و نیست همچنین با وجود آن که خفای ذریّهٔ ابلیس و ظهور مرشدین [ب ـ ۲۷۲] هادین گردانیده ذریّهٔ ابلیس را به منزله معدوم.

و جواب از مفسدهٔ ثالثه: این است که مبنای این کلام بر این است که نباشد از برای خدای ـ تعالی ـ ایجاد آنچه اصلح به عبادش باشد، و نیست همچنین از جهت آن که از برای خدای ـ تعالی ـ افعال کثیره هست که بعضی اش مصلحتهای عباد است، و بعضی تفضّل بر ایشان است، و بعضی انعام است بر ایشان، و بعضی اموری است که عوضش بر عباد است یا بر خداست و غیر اینها از افعال نیز. و چون مقدّمه چنین است پس هست خدا را از هر فعلی غرضی دیگر و همیشه یک فعل واجب نیست که بکند. و اگر تسلیم کنیم پس مسلّم نداریم که فعل این امر واجب موجب ارتفاع انعام و افضال شود، و اختیار فعلی که ترکش باعث ذمّ باشد موجب این شود که نباشد از برای خدای ـ تعالی ـ انعام و افضال و غیر اینها، همچنان که مخفی نیست بر کسی که او را ادنی فطانت است. و به هر تقدیر نهایت آنچه لازم می آید از بودن اصلح واجب بر خدای ـ تعالی ـ انحصار افعال

خدای ـ تعالى ـ است در عدم قبيح، واين موجب آن نيست كه تفضّل و انعام نباشد خدا را.

و در مفسده رابعه گفته است در جواب که: مرا در این نظر است، به جهت آن که این مفسده لازم می آید وقتی که از انحصار افعال خدا به اصلح و امور حسنه بودن جهت عباد لازم باشد که خدای ـ تعالی ممه افعال حسنه ای که موافق قدرت باشد به فعل آرد و بر خدای ـ تعالی ـ این لازم باشد؛ و در این حرف است و نیست همچنین، و این ظاهر است و اگر چنین بود موافق قدرت همه بایست به فعل آید چون اصلح بود؛ تم کلامه. و اصلح امور را خدای ـ تعالی ـ که حکیم علی الاطلاق است بهتر می داند نه ملاّعلی و نه غیر آن.

و جدّ داعی السیّد الامجد میرسیّد احمد ـ رحمه اللّه تعالی ـ در کتاب لطایف غیبی توجیه کلام مصنّف ـ رحمه اللّه ـ را نموده، و لفظ «قد» را که در متن واقع است: «و الاصلح قد یجب»، «قد» تحقیقی گرفته، چنانچه [الف ـ ۲۷۵] اهل عربیّت نقل نموده اند که گاهی لفظ «قد» که بر سر فعل مضارع در آید به معنی تحقیق می باشد و مؤیّدات نقل نموده اند، بناءً علیه در آن کتاب حمل به این معنی نموده.

و عبارت مسطوره آن کتاب این است که: «و امّا شبهه اشاعره آن است که اگر اصلح بر خدا واجب باشد اصلح به حال کافران است که موجود نباشد چه در دنیا و آخرت مبتلا به الم و عنا<sup>٤</sup> است، پس بایستی که او را موجود ننمودی. بعضی از اکابر علما و مشایخ روزگار

۲. م ، الف : ـ در اين

۱. ن: مرا

٤. عناء: رنج

٣. م ، الف : \_ بودن

۲.

در جواب این شبهه قائل شده اند که بعضی اصلح در حقّ - تعالی - واجب است دون بعضی، و متمسّک به گفتهٔ نصیر الحکما در کتاب تجرید شده اند که گفته: و الاصلح قد یجب. و حقّ در نظر این کمینه آن است که اصلح مطلقاً بر حقّ - تعالی - واجب است به اتخصیص مدّعا با عموم دلیل از دأب دقیقهٔ سبحان نیست، و کلمه «قد» در عبارت تجرید محمول بر تحقیق است ، چنانچه متوجّه بیان آن در حواشی و تعالیق شرح تجرید شده ایم.

وامّا جواب از این شبهه آن است که آنچه متعلّق اراده و حکم حق - تعالی ـ باشد باید که اصلح باشد و کافر مفلس که مبتلا به عذاب جسیم خواهد بود از آن است که اختیار راه راست ننموده است و این فعل واجب نیست، بلکه آنچه فعل واجب ـ تعالی ـ نظر به اوست حسن است، مثل آن که وجود و عقل و قدرت و ارادت و حیات به او داد و اکتفا به آن نانموده ۲، رسول به آن فرستاد. و ظاهر است که مانند این کرده ها به غایت نیکو است و اصلح نظر به حال او در دنیا و آخرت است، و عدم آن از جهت سوء اختیار اوست نه فعل و کردهٔ حقّ ـ این که او خلاف اصلح کرده باشد. و بالجمله کرده حق ـ تعالی ـ تعالی ـ تاکه او خلاف اصلح کرده باشد. و بالجمله کرده حق ـ تعالی ـ نظر به هر بنده آن است که رعایت حال نموده، هیچ دقیقه آن مصالح دنیا و آخرت او را فوت ننماید، خواه آن مصالح داخلی باشد و خواه خارجی ، چنانچه مقتضای کریمهٔ ﴿ و ماکنّا معذّبین حقّ نبعث رسولاً ﴾ . " خارجی ، چنانچه مقتضای کریمهٔ ﴿ و ماکنّا معذّبین حقّ نبعث رسولاً ﴾ . "

۲. ن: ناننموده

۱. م ، الف : چه

٣. اسراء / ١٥

ممکنات قابلیّت آنچه دارند در ایشان ظاهر میگردد و زیاد و نقصان در آن محال است، همچنان که سلب زوجیّت از اربعه و نقصان آن از ثلاثه و زیادتی آن بر خمسه محال است که اتصاف اعیان به قابلیات از لوازم ذات انسان است و ثبوت علمی ایشان لازم ذات حقّ نه صادر به اختیار، چه در صفات حقّ را مدِخل نیست ، چنانچه سابقاً اشارت به آن رفته و ظهور ایشان به نور وجود و محض اختیار است»، تم کلامه قدّس سرّه. ۱

لیکن به خاطر می رسد که اگر چنین گفته شود ظاهراً اصوب و اقرب می نماید که موافق حکمت و مصلحت آنچه خیر بوده و بایست به فعل آید از واجب به فعل آمده، و بعضی امور به عباد نیز به مصلحت گذاشته شده تا مطیع و عاصی معلوم شود و مجبور نباشد، و اگر خواهد به قدرت کامله تغییر آنها ممکن است ، چنانچه در معجزهٔ انبیا رو داده و آتش نمرودی گلشن رحمانی گشته، لیکن هر جا مصلحت باشد آن می شود و اربعه و خمسه را اوّلاً به این نحو نموده که متغیّر در زوج و فرد نشوند و هر چه را خواسته لوازم ذاتی داده، لیکن نه همهٔ فرد از مخلوقات را چنین نموده ، چنانچه کفر را لازم ننموده و ایمان را به مؤمن جبراً نداده، و عصمت در انبیا و ائم ها علیهم السّلام ـ جبراً نیست بلکه بنابر حکمت مقرّره از اکل و شرب و اعمال ابا در اوقات حسنه و به اعتدال مزاج و ترکیب خاص عناصر و

۳. م: کلش

١. لطائف غيبيه / ١٩٣-١٩٤

٢. م: - آيد از ... فعل

٤. ن : مز

حکمت بالغه اوّلیّه چنین نطفه از بنی نوع انسانی منعقد می شود و علم الهی محیط به آن می باشد، لیکن آیا مجبور و ممنوع در آن نبوده اند که بد از او و خوب از او باشد؟ پس امر بین الامرین است ﴿ ذلک تقدیر العزیز العلیم ﴾ او اللّه یعلم. و تقریر به شرع اقرب و منافی عقل نمی نماید به نحوی که صاحب شبهه تصوّر نموده [الف - ۲۷۲]. الهی ۱۳۰۷ و ۱۳۰۷ می ۱۳۰۷ الف ۲۰۲۱.

١. يس / ٣٨ و غيره

مقصد چهارم در نبوّت

# بسم الله الرّحمن الرّحيم

قال: المقصد الرّابع في النبوّة.

#### [مسألة اول] [در حسن بعثت است]

البعثة حسنة لاشتمالها على فوائد كمعاضدة العقل فيما يبدل عليه، و استفادة الحكم فيما لايدل و ازالة الخوف و استفادة الحسن و القبح، و ٢ المنافع و المضار، و حفظ النوع الانسانى و تكميل أشخاصه بحسب استعداداتهم المختلفة، و تعليمهم الصّنايع الخفيّة، و الاخلاق، و السّياسات، و الاخبار بالعقاب و النّواب؛ فيحصل اللّطف للمكلّف. ا

چون فارغ شد مصنّف ـ رحمه الله تعالى ـ از مقصد ثالث شروع ٦ در مقصد رابع كه مقصد نبوّت است نمود.

نبی در لغت مأخوذ است از نبوّت ـ که به معنی بر آمدن و ارتفاع ۲ است، و از این جاست که می گویند تنبیّ فلان هرگاه مرتفع و بلند شود ـ یا از نبی به معنی طریق است، از جهت آن که وسیله و راه است به ۲۰

-----

17

حقّ - تعالی - پس نبوّت در اصل مثل ابوّت است که اصلش «ابو» بوده، واو متحرّک ما قبل مفتوح قلب الف شده در ابا، و در مصدر آن نحو فتوّت از فتی قلب و ادغام شده به سبب دو واو، یکی آن که در مصدر ملحق می شود، و یکی دیگر واو اصلی؛ پس در اینها دو واو جمع می شود، و چون مدغم می گردد و نبوّت و ابوّت و فتوّت می شود. و اگر از «نبأ» که مهموز است باشد که به معنی خبر است به مناسبت آن که خبر از جانب خدای - تعالی - می دهد پس قلب همزه ۱ به واو شده، بعد از آن ادغام شده مثل مروّت.

و در مغرب اللّغة مطرّزی گفته که: «المراة مؤنّث المرء و هو الرّجل، و المروّة کمال الرّجولیّة، و منها تجافوا عن عقوبة ذی المروّة» ۲. و معلوم است که نبأ بنابراین در اصل مهموز بوده بعد از دخول واو مصدری همزه قلب به واو و ادغام شده.

و در صراح اللّغة واقع است: «نبوّ و نباوه بر آمدن و بلند شدن و زمین بلند، نبی: پیغمبر، [و] ساغ ان یکون ماخوذاً منه و اصله غیر مهموز و هو فعیل بمعنی مفعول» ۳.

و در قاموس /\*ب/٤٠٢/ اللّغة در باب همزه و فصل نون واقع است: [ب-٢٧٦] «النبأ محرّكة: الخبر. و النّبى المخبر عن الله ـ تعالى ـ و ترك الهمزة المختار، و الاسم النّبوّة و نبأ، كمنع، نبئاً و نُبوءاً ارتفع و [\_] عليهم طلع و من [\_] أرض الى أرض خرج. و قول الاعرابى: يا نبيّ اللّه، بالهمزة، أى الخارج من مكة الى مدينة. و النّبى الطّريق الواضح».

۱. كذا ۳. صراح اللغة / ۳۷۸

انتهى ملخّصاً ١.

و در نهاية واقع است: «فيه انّ رجلاً قال يا نبى الله فقال لاتنبذوا السمى فانّما أنا نبى الله، النّبى فعيل بمعنى فاعل للمبالغة من النبأ: الخبر، لأنّه انبأ عن الله، أى أخبر، و يجوز فيه تحقيق الهمزة اتخفيفه] يقال نبأ و انبأ و نبّأ.

قال سيبويه ليس احد من العرب الآو يقول: تنبّأ مسيلمة بالهمز غير أنّهم تركوا الهمز في النّبي كما تركوه في الذّريّة و البريّة و الخانية، اللّاهل مكّه، فأنّهم يهمزون هذه الاحرف الثلاثة و لايهمزون غيرها و يخالفون العرب في ذلك.

قال الجوهرى: يقال نبأت على القوم اذا طلعت عليهم، و نبأت من أرض الى أرض اذا خرجت من هذه الى هذه، و قال و هذا المعنى أراد[ه] الأعرابي بقوله يا نبيّ الله، لأنّه خرج من مكّة الى المدينة فأنكر عليه الهمز، لأنّه ليس من لغه قريش»، انتهى ٢.

و رسول به معنی نبی است، و گاه مخصوص می شود به کسی که از برای او کتابی یا شریعتی باشد. و در اصطلاح ۷ رفته اند حکما به این که نبی هر کسیست که مختصّ به سه حالت و خصلت باشد:

اوّل: آن که مطلّع بر مغیّبات از جهت صفای جوهر ذات باشد، و شدّت اتّصال به مبادی عالیه بدون کسب سابق و تعلیم و تعلّم داشته

۲. مصدر: لاتنبو

٤. مصدر: الهمز

٦. النهاية، ج ٣/٥-٤

١. قاموس اللغة / ٦٧

٣. مصدر: لاتنبو

٥. نسخهها : النبو

۷. م: اصلاح

باشد.

دویم: آن که هیولای اعنصری که قابل صور مفارقه از بدنند مطیع او باشند که تواند ایشان را به صور مختلفه مصوّر کند.

ع ثالث: آن که مشاهده ملائکه به صور مختلفه تواند نمود، و کلام الهی را به وحی تواند شنید.

و بعضی از این اوصاف از برای غیر نبی به ندرت اگر رو دهد منافی مقصود نیست، جهت آن که مراد حصول این اوصاف از جهت نبی و رسوخش به او به نحوی است که برای دیگری به این نحو جاری [الف ـ ۲۷۷] نشده و نیست، و ملکه رؤیت ملائکه به این طریق در مادّه دیگری متصوّر نیست، و در غیر نبی ، چنانچه بعضی مرضی اطّلاع بر غیوب /\*الف/٥٠٪/ به هم می رسانند بی علّت، و مرض به نحوی که برای نبی ، حاصل می شود نیست.

بدان این را که مذهب حق آن است که نبوّت نعمتیست از جانب الله بر عباد، و حسنه ای است. و مسلمین تماماً و جماعتی از فلاسفه نیز این اعتقاد داشته اند. و براهمهٔ هند منع این مذهب نموده اند، چنانچه من بعد مذکور می شود کلام ایشان، و مصنّف ـ رحمه الله ـ جمله ای از فواید بعثت انبیا را نقل نموده که ردّ کلام مانعین این معنی می نماید.

وگفته است که بعثت حسنه ای است از جهت آن که مشتمل است ۲۰ بر فواید و مصالح، مثل آن که باعث امور خیر می شود و تقویت و

١. نسخهها: هيولي

17

۲.

دستیاری عقل میکند، و معین است در هر چه به عقل توان یافت از احکام مثل معرفت باری و افتقار عالم به صانع و باعث انقطاع عذر مکلّف بالکلیّه می شود در عدم فرمان، چنانچه نصّ واقع است (لئلا یکون للناس علی الله حجة بعد الرسل). ا

و استفاده می شود از نبی اموری که از عقل نتوان یافت از حسن و قبیح، و بعضی اموری که نافع است، مثل: کثیر از اغذیه و ادویه که بعضی ضارّند و سمّند جهت صاحب حیات که ادراک همه آن کسی نمی تواند نمود مگر مدّتها به تجربه با وجود آن که در تجربه خطر است، و در بعثت نبی حاصل می شود این فایده.

و از آن جمله است که نوع خلق انسانی خلقیست غیر خلق حیوانات دیگر، از جهت آن که مدنی بالطبع است و محتاج امور کثیره است در معاش، و یک شخص جمیع را نمی تواند تدارک نمود، پس لابد جمعی باید با هم متّفق در این امر باشند و شخصی باید که جامع و رافع فساد ما بین ایشان باشد، و آن شخص به غیر نبی که سنّت و طریقت را از جانب خدای ـ تعالی ـ قرار دهد و حفظ نوع انسانی بکند نیست.

و ایضاً چون مراتب ادراک انسان متفاوت است پس فایدهٔ نبی به کمال رسانیدن [ب \_ ۲۷۷] نقصانِ ناقصان است. و از آن جمله تعلیم صنایع است که انسان محتاج است به آن و تحققشان محتاج به آلات است.

۱. نساء / ۱۲۵

و ایضاً از جملهٔ فواید و جوب نبی آن است که چون مراتب اخلاق مختلف است محتاج است به مکمّلی که تعلیم اخلاق حسنه و سیاست به حسب بلد /\*ب/٥٥/ و منزل نماید.

و از جملهٔ فواید آن است که انبیا تعریف ثواب و عقاب به قدر طاعت و عدم آن می نمایند؛ لهذا از برای مکلّف لطف به بعثت ایشان به هم می رسد، پس واجب است بعثت انبیا.

# م قال: و شبهة البراهمة باطلة بما تقدّم. ا

احتجاج نمودهاند براهمه بر انتفاء بعثت انبیا به این که رسول یا آن است که به موافق عقول مبعوث می شود و اتیان به موافق عقل می نماید، یا مخالف آن؛ پس اگر به موافق عقول مبعوث می شود احتیاجی به نبی نیست و فایده در بعثت آن نیست. و اگر به مخالف عقول مبعوث می شود و اتیان به مخالف عقول می نماید و اجب است رد قول او.

و این شبهه باطل است به سبب آنچه پیش مذکور شد که جایز است که اتیان به موافق عقل نماید، و فایدهٔ بعثت تاکید عقل باشد، یا آن که اتیان کند به آنچه عقل نمی تواند حکم به آن نمود اگر چه مخالف عقل نباشد، یعنی اتیان می کند به آنچه نقیض عقل نیست، مثل کثیر از شرایع و عبادات که عقل حکم به نقیض آن نمی کند و به مثل کثیر از شرایع و عبادات که عقل حکم به نقیض آن نمی کند و به تفاصیل آن مطّلع نمی شود.

١. كشف المراد / ٣٤٨

17

## مسألة ثانيه

### در وجوب بعثت است

قال: و هي واجبة لاشتمالها على اللّطف في التّكاليف العقليّة. ١

اختلاف نمو ده اند مردم در این جا، پس جماعت معتزله گفته اند که بعثت واجب است، و اشاعره گفته اند غیر واجب است. حجّت گفته اند معتزله بر وجوب بعثت به این نحو که تکالیف سمعیّه الطاف چندیند در تکالیف عقلیّه و لطف واجب است، و این تکالیف سمعی بدون وجود نبی نمی شود، پس وجود نبی واجب است بنابر آن که مقدّمه واجب واجب است.

واستدلال به آن که تکلیف سمعی لطف است در امور [الف - ۲۷۸] عقلی این است که انسان هرگاه مواظبت نماید بر فعل واجبات سمعیّه و ترک مناهی شرعیّه، خواهد بود او اقرب به فعل واجبات عقلیّه و ترک منهیّات آن، و این بر هر عاقل ظاهر است.

#### مسألة ثالثه

### در وجوب عصمت است

قال: و يجب في النّبي العصمة لتحصيل الوثـوق، فـيحصل الغـرض، و لوجوب متابعته و ضدّها و الانكار عليه. ٢

اختلاف نموده اند مردم در این جا، پس جماعتی از معتزله تجویز ۲۰

٢. كشف المراد / ٣٤٩: ليحصل الوثوق

١. كشف المراد / ٣٤٨

نمودهاند صغایر را بر انبیا یا بر سبیل سهو به نحوی که رفتهاند /\*الف/٢٠٦/ بعض از ایشان، یا بر سبیل تأویل، چنانچه رفتهاند قومی دیگر. و ممکن است که مراد ایشان از تأویل خطا در اجتهاد با ترک اولی با اشتباه منهی به مباح باشد. و بعضی تعلیل نمودهاند صدور صغایر را از انبیا به این که آن صغایر مضمحل می شوند به کثرت ثواب ایشان. و رفتهاند اشعریه و حشویه بر این که جایز است بر ایشان صغایر و کبایر مگر کفر و کذب.

م و گفته اند امامیّه که واجب است عصمت ایشان از ذنوب کلّ از صغیره و کبیره. و دلیل بر این چندین وجه است:

یکی: آن که غرض از بعثت انبیا حاصل می شود به عصمت، و الا تجویز کذب در امر و نهی ایشان احتمال می رود، پس انقیاد لازم نیست مکلفین را.

دویم: آن که نبی واجب است متابعتش، پس اگر معصیت کند متابعت او در آن معصیت یا لازم است یا نه. ثانی باطل است: از جهت انتفاء فایده بعثت؛ و اوّل باطل است از جهت آن که معصیت فعلش انتفاء فایده بعثت آن که اگر معصیت نماید نبی باید نهی او نمود از جهت وجوب منکر و ایذای نبی ممنوع است و موجب عقاب می گردد، چنانچه نصّ واقع است. ﴿ انّ الّذین یوذون اللّه و رسوله لعنهم اللّه فی الدّنیا و الآخرة ﴾ او همه اینها شرعاً و عقلاً محال است.

٢٠ پس حاصل كلام مصنّف ـ رحمه الله ـ اين شد كه واجب است در

۱. احزاب / ۵۷

نبی عصمت تا اعتماد بر او توان نمود، و غرض از بعثت حاصل [ب ـ ۲۷۸] شود و از جهت و جوب متابعت او در او امر و نواهی و عدم متابعت او در معاصی و انکار نمودن او را از ذنب اگر از او متحقّق شود. پس ضمیر «ضدّها» راجع به متابعت است، یعنی ضدّ متابعت در معصیت نبی و اجب است.

قال: وكمال العقل و الذّكاء و الفطنة و قوّة الرّأى و عدم السّهو وكلّ ما ينفر عنه من دناءة الآباء و عهر الامهات و الفظاظة و الغـلظة و الاُبـنة و ^ شبههما و الأكل على الطّريق و شبهه. \

يعنى واجب است در نبى اين صفات مذكوره:

اوّل کمال عقل است. و مصنّف ـ رحمه اللّه ـ عطف نموده است بر عصمت کمال عقل را، یعنی واجب است در نبی کمال عقل، و این ۲ ظاهر است.

و این که بوده باشد در غایت ذکا و فطنت و قوّت رأی /\*ب/۲۰۲/ به نحوی که نبوده باشد ضعیف الرّای متردّد در امور و متحیّر که این عظیم باعث تنفّر مردم است.

و صحیح نیست در او سهو، و الا ممکن است که در اموری که باید تبلیغ رسالت در آن بشود سهو نماید.

و باید منزّه از آنچه باعث تنفّر است باشد، مثل ذنائب ابا و عهر -یعنی زنای امّهات ـکه منشأ تنفّر ناس است. و باید منزّه از فظاظت ۲ و ۲۰

۲. در «م» وظاظت نیز خوانده میشود

١. كشف المراد / ٣٤٨

غلظت ـ یعنی: درشت خوی و سطبری ـ باشد.

و از امراض منفره باید منزه باشد، نحو ابنه و تسلسل ریح و جذام و برص.

و از مباحات چندی که قادح تعظیم و وقار باشد اجتناب نماید، مثل اکل در طریق و امثاله که منافی بعثت است.

## مسألة رابعه

## در طریق معرفت صدق نبی است(ص)

قال: و طریق معرفة صدقه ظهور المعجزة على یده و هو ثبوت ما لیس معتاداً، او نفى ما هو معتادً مع خرق العادة و مطابقة الدّعوى. ١

چون ذکر نمود مصنّف ـ رحمه اللّه ـ صفات نبی را واجب است ۱ که ذکر کند معرفت او را و آن به یک چیز است که ظهور معجزه است بر دست او.

و معجزه اثبات و اظهار نمودن غیر معتاد یا سلب نمودن معتاد است [الف ـ ۲۷۹] ملاّعلی ۲ و شارح اصفهانی گفتهاند با ذکر کلام سابق «مع خرق العادة» ثانیاً در کار نبود جهت آن که آن مفید این معنی است.

وحق جواب او آن است که این اظهار غیر معتاد و سلب معتاد هر دو باید به نحوی باشند که خرق عادت به اینها حاصل شود، یعنی معلوم شود که از جانب الله ـ تعالی ـ و فوق قدرت بشر است، پس این

١. كشف المراد / ٣٥٠: ليس بمعتاد

٢. شرح التجريد / ٣٥٩

نحو معتادی باید باشد که اگر معتادی باشد ثبوت آن یا نفی آن به سر حدّ خرق عادت نرسد معجزه نیست و مطابقت با دعوی نیز شرط است، جهت آن که کسی که دعوی نبوّت کند و مستدعی معجزه روشن نمودن اعمی باشد، پس اگر کر شود آن اعمی یا آن که سلب کری او بشود مفید نیست در صدق او.

پس مستفاد شد که در معجزه لابد است از شروط چند که مسطور شد:

یکی: آن که امّت عاجز باشند از مثل اعمال او و قریب به اعمال ه او. ۱

دویم: آن که این اعجاز از جانب خدا باشد سیّم: آن که در زمان تکلیف عباد باشد این معجزه.

رابع: آن که بعد از /\*الف/۷۰۲/ دعوی نبوّت این معجزه متحقّق ۲۰ شود یا جاری مجرای این افعال باشد، مثل اخبار به مغیّبات مستقبله و کسی دیگر مدعی نبوّت نشود واظهار معجزه ننماید بعد از دعوای اوّل که موجب اشتباه می شود که آیا از کدام یک بود این اعجاز و معجزه که شرط است مطابق دعوای او باید باشد، چنانچه مذکور شد. ۱۵ خامس: آن که خارق عادت باید به نحوی باشد که در جمیع اعصار و امصار ۲ عاجز باشد.

۱. م : + چنانچه عصای موسی در حین نوم او ما رسد، پس معلوم می شد که در غیر او که جواب ندارد این می شود.

۲. امصار: مكانها

#### مسألة خامسه

### در ذکر کرامات است

قال: و قصّة مريم و غيرها تعطى جواز ظهوره على الصّالحين. ١

اختلاف نمودهاند مردم در این جا، پس رفتهاند جماعتی از معتزله به منع اظهار معجزه نسبت به صالحین که کرامات ایشان باشد، و ایضاً منع نمودهاند عکس این کرامات را نسبت به کاذبین، از جهت اظهار کذب ایشان. و تجویز نموده ابوالحسین این را از ایشان، و نیز جمع دیگر از معتزله و اشاعره به این رفتهاند و این حق است. [ب ـ ۲۷۹].

و بر این استدلال نموده مصنف ـ رحمه الله ـ به قصّهٔ مریم که نصّ وارد است که: ﴿کلّها دخل علیها زکریّا المحراب و وجد عندها رزقاً﴾ ۲که از جانب الله میوهٔ صیف در شتا و میوه شتا در صیف نزد او در مسجد اقصی حاضر بود؛ و این دلالت می کند بر ظهور معجزات از او. و قصّه آصف که نصّ وارد است: ﴿انا آتیک به قبل ان یرتدّ الیک طرفک﴾ ٤ و اخبار متواتره از ائمّه ـ علیهم السّلام ـ و آنچه بالفعل در روضات ایشان اعمی و اعرج شفا می یابند آثابت است.

و حمل نموده اند مانعون این معنی قصّه مریم را بر ارهاص عیسی. و ارهاص به مهملهٔ راء و صاد به معنی بنیاد و پایه و اخذ

٢. أل عمران / ٣٧

17

١. كشف المراد / ٣٥٠

٣. صيف: تابستان ، شتاء: زمستان

٤٠ نمل / ٤٥

٦. م: ميابند

٥. روضات: باغها، كنايهٔ از مرقدهاي آنها است

نمودن به شدّت است؛ یعنی مستحکم نمودن نبوّت عیسی و قصّه آصف را حمل نموده اند که از سلیمان بود علیه السّلام که با بلقیس رو داد، گویا گفته است که بعض اتباع من قدرت بر این امر دارند با عجز شما از این، و از این جهت است که از جملهٔ معجزه حضرت سلیمان شمرده شده، و مسلمان شد بلقیس بعد از اطلاع بر آن. و آنچه از حضرت امیر علیه السّلام درو نموده، حمل بر تکمیل معجزات نبی صلی الله علیه و آله نموده اند. و آنچه در روضات ائمّه علیهم السّلام درو می دهد الحال به چه / ۴ب / ۲۰۷/ حمل می نمایند معلوم نیست.

قال: و لايلزم خروجُه عن الاعجاز، و لاالتنفير، و لاعدم التميّز، و لاابطال دلالته، و لاالعموميّة. \

این وجوه چندی است که استدلال نمودهاند مانعون کرامات و معجزه که از معتزلهاند تحقّق اینها را نسبت به غیر انبیا.

اوّل: آن که اگر جایز باشد ظهور معجزه بر ید غیر انبیا از جهت اکرام ایشان، پس ظاهر میشود آن معجزه بر ید انبیا ایضاً به طریق اولی، و شایع میشود و میرسد از کثرت به حدّی که بیرون رود از اعجاز.

و بعضی از شرّاح تقریر استدلال اوّل مانعین را بر این وجه نمو ده اند که اگر جایز باشد ظهور معجزه بر دست غیر انبیا از جهت ۲۰

١. كشف المراد / ٣٥١. ن: التفير

اکرام [الف ـ ۲۸۰] ایشان هر آینه جایز خواهد بود ظهور آن بر ایشان اگر چه بدون اطلاع احدی بر آن باشد، چون مطلب سرور ایشان است<sup>۱</sup>، پس از کثرت آن معجزه از حد اعجاز بیرون می رود.

جواب: آن است که هرگاه جاری شود از دست انبیا و اولیا فقط نمی رسد به حدّی که عادت شود و خارق عادت نباشد.

وجه دویم مانعین: آن که اگر جایز باشد ظهور معجزه بر غیر نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ لازم می آید که مردم اقبال تمام به انبیا نکنند. از جهت آن که غیر او نیز این امور را می تواند نمود و باعث خواری و تنفّر از انبیا می شود.

جواب: منع این کلام است به این سبب که از انبیا دیگر نیز این نحو امور متحقّق شده و باعث اهانت نبی بعد نگشته است، چنانچه اهل سلوک و ریاضت گاهی خبری چند می دهند که او را از جملهٔ مغیبات می گویند و باعث این معنی نمی شود، پس همچنین اگر معجزه از بعض صلحا ناشی شود منشأ اهانت نبی نیست.

ثالث دلیل مانعین: احتجاج ابی هاشم است که معجزه مخصّص نبی است. و تفسیر نموده قاضی القضاة به این که معجزه دلالت بر تمیّز نبی از غیر آن می کند، و الا همه در انسانیّت و لوازمش شریکند، پس معجزه هرگاه باعث تمیز نشود و غیر نبی نیز تواند نمود تمایز بینهما حاصل نمی شود.

و جواب: أن است كه امتياز نبي حاصل مي شود بـه مـعجزه بـا

۲.

١. كشف المراد: لأنّ الغرض هو سرورهم

۲.

اقتران دعوی به نبوّت، و این مختصّ نبی است. / الف/۸۰۲/

چهارم: آن است که اگر جایز باشد اظهار معجزه از غیر نبی باطل مي شود دلالتش بر صدق نبي، از جهت آن كه از غير نبي آنچه دليل صدق نبوّت است حاصل مي شود.

جواب: أن است كه معجزه با دعوى نبوّت مختصّ نبيست فقط. به این نحو ایراد نموده علامه ـ رحمه الله ـ و فرق میان رابع و ثالث در عدم امتياز و صدق و كذب بينهما ظاهر است.

خامس: آن که اگر جایز باشد اظهار معجزه بر صادق غیر نبی پس جایز خواهد بود بر هر صادقی، ا مثل آن که کسی خبر به سیری و گرسنگی خود بدهد و صادق باشد [ب ـ ۲۸۰] و معجزه بنماید.

جواب: آن است که ظهور معجزه از نبی که مدّعی نبوّت باشد و از صالح ولى هرگاه به فعل آيد لازم نيست كه از هر صادقي متحقّق شود.

قال: و معجزاته \_ صلّى الله عليه و آله \_ قبل البعثة تعطى الارهاص. ٢ اختلاف نمودهاند در این جا جمعی که منع کرامات نمودهاند از غیر نبی، منع نموده اند اظهار معجزه را به طریق ارهاص. و معنی 17 ارهاص كه بنياد است سابق مذكور شد. ليكن باقى تجويز آن نمودهاند. و استدلال مصنّف ـ رحمه الله ـ بر تجويز آن به وقوع معجزات رسول \_صلى الله عليه و آله \_قبل از نبوّت ، چنانچه مذكور شده در اخبار مثل ظهور نور نبوّت در جبين عبدالله و انشقاق ايوان كسرى و

٢. كشف المراد / ٣٥٢

۱. م: صادق

٣. م: جنين

فرو رفتن آب بحیره ساوه و انطفای آتش در آتشکدهٔ فارس و قصّه اصحاب فیل ـ چنانچه در تفسیر سوره فیل مذکور است ـ و ابری که از آفتاب سایه بر سر آن حضرت ـ صلّی الله علیه و آله ـ می انداخت، و سلام نمودن سنگها بر آن حضرت ـ صلّی الله علیه و آله ـ و غیر این از امور که ثابت شده برای آن حضرت ـ علیه و آله السّلام ـ پیش از نبوّت.

مقال: و قصّه مسیلمة و فرعون و ابراهیم تعطی جواز اظهار المعجزة علی
 العکس. ۱

اختلاف نمودهاند مردم در این جا، پس جمعی که منع کرامات در غیر نبی نمودهاند منع نمودهاند اظهار معجزه را بر دست کذّابین بر عکس دعوا از جهت اظهار کذب ایشان.

و استدلال نموده مصنف ـ رحمه الله ـ وقوع آن را بـ ر جـ وازش يعنی وقوع آن را دليل جواز گرفته است، چـنانچه نـقل از مسيلمه كذّاب شده كه چون ادّعای نبوّت نمود شخصی گفت به او كه رسول ـ صلّی الله عليه و آله ـ دعا جهت اعور ـ یعنی شخص واحد العـین نمود خدای ـ تعالی ـ به او ۲ چشم معدوم را كرامت فـ رمود، تـ و نـیز خین كاری بكن! چون او / \*ب / ۲۰۸/ دعا نمود برای اعوری، چشم صحیح آن اعور نیز كور شد.

٢ و فرعون بعد از آن كه ديد جهت موسى ـ عـليه السـلام ـ و بـنى

١. كشف المراد / ٣٥٣

11

اسرائیل در بحر راه خشکی به هم رسید که [الف ـ ۲۸۱] فرار نمایند او گفت که من نیز عقب ایشان از همین راه می روم، متصوّر آن که احترام او نموده و راه به او داده ۱، چون با لشکر خود داخل راه شد موج دریا او را با لشکری تمام فرو گرفت.

و ایضاً از جهت حضرت ابراهیم علیه السّلام عنار وقتی که بَرد و سلام شدگفت عمّ او که از هیبت من آتش چنین گشت، پس آتشی به هم رسید و لحیهٔ او را بسوخت، و در بعضی شروح واقع است که گفت من نیز بر نفس خود آتش را برد و سلام می کنم، پس چون این سخن گفت بر این سبیل آتش به ریشش افتاد.

گفته نشود کافیست در تکذیب عدم تحقق معجزه عقیب دعوای کاذبین و معجزهٔ عکس از جهت خرق عادت غیرمفید و عبث است؛ زیرا که جواب گفته می شود که متضمن مصلحت است اعجازِ عکس که تصریح به کذب کاذبین و خلاف مدّعای و خواهش ایشان خدای - تعالی - محقق ساخته تا شکّ برطرف شود که شاید موافق خواهش ایشان ۲ معجزه که الحال متحقق نشد بنابر مصلحتی من بعد بشود، و ایشان ۲ معجزه که الحال متحقق شد جزم است که به جهت اظهار هرگاه عکس مدّعای کاذبین متحقق شد جزم است که به جهت اظهار کذب ایشان عکس مدّعا را خدای - تعالی - متحقق ساخته.

۱. م ، الف : ـ متصوّر آن ... داده

٢. م : \_ خداى تعالى محقّق ... ايشان

# [مسألة] سادسه در وجوب بعثت است در كلّ وقت

٤ قال: و دليل الوجوب يعطى العموميّة. ١

اختلاف نمو ده اند مر دم در این جا، جماعتی از معتزله گفته اند که ۲ بعثت و استمرار شرعی و اجب نیست در کلّ وقت، بلکه در حالی دون حالی و اجب است و آن و قتیست که بعثت مصلحت باشد. و علمای امامیّه گفته اند که بعثت همیشه و اجب است به نحوی که جایز نیست خلو زمانی از شرع نبی، یعنی باید شرع پیغمبری حکمش همیشه مستمرّ باشد. و گفته اند اشاعره که و اجب نیست بعثت در هر وقت، به جهت آن که ایشان منکر عقلی بودن حسن و قبح اشیائند پس نزد ایشان دلیل عقلی بر حسن بعثت نیست. و گذشت بحث با ایشان.

و استدلال نموده مصنف ـ رحمه الله ـ بر وجوب بعثت و استمرار شرعی در هر وقت به این نحو که دلیل وجوب ارسال رسل اعطا /\*الف/۹۰۲/میکند عمومیّت وجوب [ب ـ ۲۸۱] بعثت را در جمیع اوقات، از جهت آن که در بعثت زجر است از قبایح و ترغیب بر طاعت، پس لطف است؛ و از جهت آن که در این بعثت تنبیه غافل است و ازالهٔ اختلاف ناس و دفع هرج و مرج، و کلّ این امور از جملهٔ مصالح واجبه و مصلحتهای لازمهاند که بدون بعثت متحقّق

١. كشف المراد / ٣٥٣

نمي شوند، پس بعثت واجب خواهد بو د هميشه.

## قال: و لاتجب الشريعة. ١

اختلاف نمودهاند شیخان در این امر. پس شیخ ابوعلی گفته که: واجب است بعثت نبی از جهت تأکید آنچه عقل ادراک می کند لیکن لازم نیست که شریعتی داشته باشد. و ابوهاشم و اصحابش گفته اند که: بعثت بدون شریعت نمی شود، از جهت آن که عقل کافیست در علم به عقلیّات، پس بعثت بدون شریعت عبث خواهد بود.

و جواب آن است که: بعثت ممکن است که مشتمل بر نوعی از مصلحت باشد، به سبب آن که علم به نبوّت نبی و داعی بودن و مذکر شدن او مردم را به آنچه مرکوز و مذکور در عقول است مصلحتیست از برای ایشان، پس بعثت عبث نخواهد بود، و واجب است بر مردمان نظر در معجزات پیغمبران تا حاصل شود از برای ایشان مصلحتی که حاصل نمی شود بدون بعثت.

و احتجاج نموده شیخ ابوعلی به این که جایز است بعثت نبی بعد از نبی به شریعت واحده، پس همچنین جایز است بعثت نبی به آنچه موافق عقول باشد.

### مسألة هفتم

در نبوّت نبى ما حضرت محمّد ـ صلّى الله عليه و آله ـ است قال: و ظهور معجزة القرآن و غيره مع اقتران دعوة نبيّنا محمّد ـ صلّى الله عليه و آله ـ يدلّ على نبوّته، و التّحدى مع الامتناع، و توفير الدّواعى يدلّ ٢٠

۲. م: \_ عبث

١. كشف المراد / ٣٥٤

على الاعجاز، و المنقول معناه متواتراً من المعجزات يعضده. ١

چون فارغ شد مصنف ـ رحمه الله ـ از بحث در بعثت نبی و نبوّت مطلقاً، شروع نمود در اثبات نبوّت نبی ما محمّد مصطفی ـ صلّی الله علیه و آله ـ و دلیل بر آن این است که ظاهر شد معجزه [الف ـ ۲۸۲] بر دست مبارک او، و حال آن که آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ مدعی نبوّت بود پس صادق خواهد بود.

امّا ظهور معجزه بر دستش بنا بر دو وجه است.

اوّل: آن که قرآن معجزه است و بر دست او ظاهر شد. و امّا اعجاز قرآن از جهت آن که معارضه / ۱۳۰۸ نمودن بعد از طلب آن حضرت ـ صلی اللّه علیه و آله ـ معارضه را و مأمور شدند منکرین که بیاورند مثل قرآن و خواستند که مثل آن بیاورند نتوانستند از فصحای عرب تماماً لقوله ـ تعالی ـ : ﴿فاتوا بسورة من مثله﴾ و قوله ـ تعالی ـ : ﴿فاتوا بسورة من مثله﴾ و قوله ـ تعالی ـ : وفاتوا بعشر سور مثله مفتریات﴾ آ، ﴿قل لئن اجتمعت الانس و الجنّ علی ان یأتوا بمثل هذا القرآن لایأتون بمثله و لو کان بعضهم لبعض ظهیراً و و معارضه نمو دند ایشان و ارادهٔ ایراد مثل این قرآن کر دند بعد از طلب آن حضرت با وفور خواهشهای آنها از جهت اظهار فصاحت و فضیلت و بلاغت و الزام آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ و ابطال دعوی نبوّت آن سرور و سلامت از قتل، پس عاجز شدند، و این دلیل است بر معجزه آن حضرت.

١. كشف المراد / ٣٥٤: توفّره. نسخهها: متواتر

۲. بقره / ۲۳

٤. اسراء / ٨٨

و امّا ثبوت معجزه بر دست آن حضرت ـ صلى الله عليه و آله ـ اگر هر فرد متواتر نباشد امر مشترک و معنى منقول آن به طريق تواتر ثابت است.

دویم: آن که نقل نمو ده اند از آن حضرت معجزات کثیره غیر قرآن، ع مثل جوشیدن آب از ما بین اصابع آن حضرت ـ صلی الله علیه و آله ـ حتّی آن که کفایت جمع کثیری نمود آن آب قلیل، و این معنی بعد از مراجعت آن حضرت از غزوه تبوک بود.

و مثل حكايت غور اآب چاه حديبيّه بعد از آن كه مردم آب كشيدند از آن چندان كه خشك شد، پس آن حضرت ـ صلى الله عليه و آله ـ داد تير خودش را به براء ابن عازب و گفت برو به اندرون چاه و آن را به ته چاه فرو بر، و او چنين نمود پس آن قدر آب آمد في الحال كه خوف غرق او مي شد.

و آب دهان انداخت آن حضرت ـ صلى الله عليه و آله ـ در چاه قومى كه شكوهٔ كمى آب آن نمودند در وقت صيف، پس منفجر شد آب زلال از آن. و اين حكايت [ب ـ ۲۸۲] به اهل يمامه رسيد و چاه ايشان كم آب شده از مسيلمه كذّاب سؤال نمودند كه او نحوى نمايد كه آب آن چاه زياد شود پس او آب دهن انداخت تمام آب آن چاه برطرف شد.

و چون نازل شد قوله ـ تعالى ـ : ﴿و انذر عشيرتك الاقربين﴾ ٢گفت حضرت رسول ـ صلّى اللّه عليه و آله ـ به عليّ بن ابي طالب ـ عـليه ٢٠

۱. غَور: آب زیرزمینی ۲. شعراء / ۲۱۶

السّلام ـ که برو و بگیر ران گوسفندی و برای من بیار قدح بـزرگی از شیر! و بطلب جـهت مـن اولاد پـدر خـود را کـه بـنی هاشمند، پس حضرت امیر ـ علیهالسلام ـ چنین نمود، و ایشان را طلبید چهل نفر بودند، پس /\*الف/۲۱/ خوردند آن قدر که سیر شـدند از آنچه خورده بودند دیده نمی شد در ظرف مگر اثر اصابع، یعنی کم نمی شد به این نحو که به غیر اثر اصابع در آن چیزی دیگر نمودار نمی شد، پس طعام دیده می شد بدون کم شدن، و آشامیدند از آن قدح بزرگ پرشیر آن قدر که سیراب شدند، و باز شیر به حال خود بود.

پس بعد از این چون اراده نمود آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ که دعوت ایشان کند به اسلام، ابولهب گفت که بود این امر از سحری که به شما کرد محمّد، پس بر خواستند پیش از آن که دعوت کند ایشان را حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ به خدا، پس گفت آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ به علیّ بن ابی طالب ـ علیه السّلام ـ که بکن باز مثل آنچه کردی در روز ثانی، و آن حضرت ـ علیه السّلام ـ ثانیاً چنین نمود، پس چون خواست ایشان را دعوت کند باز ابولهب اعادهٔ کلام سابق خود نمود. ایضاً آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ به حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ فرمود بکن آن چیز که کردی ثالثاً، پس در روز سیّم نیز چنین نمود آن حضرت ـ علیه السّلام ـ پس آن روز مستحکم شد عقد بیعت خلافت و حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و مستحکم شد عقد بیعت خلافت و حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و خود به شرط متابعت نمود آن روز با علی ـ علیه السّلام ـ در خلافت بعد از خود به شرط متابعت او.

و ايضاً ذبح نمود جهت حضرت رسالت ـ صلّى الله عليه و آله ـ

جابر بن عبدالله عناقي را يعني بزغالهٔ [الف ـ ٢٨٣] مادهاي را در روز خندق و آماده نمود، نان به قدر یک صاعی از جو بعد از آن، آن حضرت را ـ صلّى الله عليه و آله ـ طلبيد به ضيافت، آن حضرت ـ صلَّى الله عليه و آله ـ فرمودكه من با اصحاب مي آيم، پس جابر گفت: نَعَم. بعد از آن جابر نزد زوجهاش آمد و گفت که چنین کردم زوجهاش به او گفت که تو مبدأ شدى در طلبيدن آن حضرت ـ صلّى الله عليه و آله ـ با اصحابش، جابر گفت: نه، بلكه آن حضرت چون گفت من با اصحاب مي آيم من نَعَم گفتم. زوجهاش گفت: حضرت ـ صلّى اللّه عليه و آله ـ داناتر است به آنچه گفته است خود تدارک مينمايد. پس چون آن حضرت ـ صلّى الله عليه و آله ـ آمد نزد جابر سؤال نمودكه چه چیز نزد شما هست، جابر گفت نزد ما نیست مگر بزغالهای ماده در تنور و یک صاع آرد جو جهت نان. پس حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ فرمود به جابر كه اصحاب مرا بنشان دَه دَه! پس جابر چنين نمود. پس چون چنین کردند خوردند کلّ ایشان و سیر شدند از آنچه آماده شده بود.

و ایضاً شهادت دادگرگ به رسالت آن حضرت ـصلّی اللّه علیه و آله ـ از جهت آن که وهبان بن اوس غنم خود را می چرانید و گـرگی ۲۰

۱. صاع: یکی از معاییر قدیم است که پیمانهای معادل سه کیلوگرم گنجایش میباشد.

آمد و اخذ نمود شاتی ارا، پس رفت به جانب آن گرگ که آن را اخذ کند و متحیّر بود در این معنی، گرگ به او گفت که تعجّب ندارد اگر گرگ اخذ گوسفندی کند، محمّد می خواند شما را به حقّ و اجابت او نمی کنید، و از گرگ که گوسفند بگیرد تعجّب می کنید. پس آن شخص آمد نزد نبی ـ صلّی الله علیه و آله ـ و مسلمان شد و به مکلّم الذّنب ملقّب شد.

و ناقه [ای] نزد آن حضرت ـ صلّی الله علیه و آله ـ از کثرت حمل و قلّت علف شکوه نمود.

و ایضاً آن حضرت ـ صلّی الله علیه و آله ـ آب دهـن بـه چشم حضرت امیر ـ علیهالسّلام ـ که رَمَد داشت انداخت، دیگر مردمک دیدهٔ احدی در آن مردم دیدهٔ رمد ندیدند.

۱۲ و دعا نمو د به حضرت امير عليه السّلام که سرما و گرما به او اثر نکند، پس چنين شد. و لباس آن حضرت به دعای حضرت رسالت ملی الله عليه و آله در زمستان [ب - ۲۸۳] و تابستان بود. ٥

و شقّ القمر ، چنانچه از آفتاب مشهورتر است به دست او رو نمود. و این عقده خاطر ماه از میامن ایدی آن پنجه خورشید رسالت. و اشارهٔ ناخن به دبیر سلطان سپهر ولایت گشاده گشت و طلبید

١. شاة: گوسفند ٢. ن : ملقّت

۳. رمد: یک نوع بیماری چشمیست که موجب دردناکی آن میگردد.

٤. م : \_ چنين

٥. ر.ك: شرح تقدمه تقويم الايمان / ١٢١ «اللهم قه عن الحرّ و البرد» و مسند احمد ج ١ / ٩٩ و ١٣٣

شجری را، پس اجابت او نمود و می برید آن شجر زمین را بدون جاذبی و دافعی در آمدن، و بعد از آن رجوع نمود به مکان خود.

ایضاً آن حضرت خطبه می نمود چندی نزد جذعی - به کسر جیم یعنی تنه درختی - آخر منبری جهت آن حضرت ساختند و آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ از جذع نقل نمود بر بالای منبر، پس ناله نمود آن جذع از این غم مثل نالهٔ ناقه در طلب ولدش، پس حضرت نزد آن آمد و التزام نمود آن را و نزد او قدری ماند، پس از ناله تسکین یافت.

و اخبار نمود آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ به غیوب در مواضع کثیره، مثل آن که اخبار نمود به قتل حضرت امام حسین ـ علیه السّلام ـ و موضع قتل او، و چنانچه فرموده بودند رو نمود.

و اخبار نمود به قتل ثابت بن قیس بن شماس، پس مقتول شد بعد ۱۲ از آن حضرت ـ صلّی الله علیه و آله ـ .

و اخبار نمود اصحابش را به فتح مصر و وصیّت نمود که به قبیلهٔ قبط نیکویی کنید که ایشان را ذمّه و حقّ رحمی بر من هست، آخر چنین شد.

و اخبار نمود اصحاب را به ادّعای مسیلمه کنّاب نبوّت را در یمامه و ادّعای عیسی نبوّت را در صنعای یمن؛ و اخبار نمود به آن که این هر دو به زودی مقتول می شوند، پس فیروز دیلمی عیسی راکشت قریب به فوت آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ و خالد بن

۱. م : جازبی

/ الف/۲۱۱ وليد مسيلمه راكشت.

و اخبار نمود حضرت امير ـ عليه السّلام ـ را بـ خـبر ذو الثـدية چنانچه در مبحث امامت خواهد آمد.

و نفرین نمود به عتبة بن ابی لهب و قتی که تلاوت نمود آن حضرت مسلّی الله علیه و آله \_ ﴿ و النجم ﴾ ارا و آن ملعون گفت دروغ گفته: بربّ و النّجم، و نفرین آن حضرت \_ صلّی الله علیه و آله \_ این بود که مسلّط شود ۲ بر او کلب الله \_ یعنی سبعی از جانب خدای \_ تعالی \_ پس الله \_ ۱۸۲ بیرون رفت عتبه به شام، و بیرون آمد شیری از موضع خود، پس لرزید پشت و رگهای گردن عتبه، گفتند اصحاب او از چه سبب لرزه بر اندام تو افتاد، گفت: حضرت محمّد \_ صلی الله علیه و آله \_ بر من نفرین کرد، و به خدا قسم که سایه نینداخته آسمان برسر سخن گویی راستگوتر از آن حضرت \_ صلی الله علیه و آله \_ پس او را در میان خود و بارها جا دادند، بعد از آن شیر بر سر آن مردم و متاع ایشان آمد و همه را ملاحظه نمود تا آن که رسید به عتبه و آن را به دندان می و انداخت.

۱۲ و خبر داد آن حضرت ـ صلى الله عليه و آله ـ به موت نجاشى، و قتل زيد بن حارثه در موته و آن حضرت ـ صلى الله عليه و آله ـ در حين اخبار نمودن به قتل او در مدينه بود.

و اخبار نمود که جعفر اخذ رایت نمود در جنگ بعد از آن گفت که مقتول شد جعفر بعد از آن صبر نمود آن حضرت ـ صلی الله علیه

۱. نجم / ۱ ۳. ن: \_ به دندان

و آله ـقدری بعد از آن فرمود که اخذ نمود رایت را عبدالله بن رواحه، و بعد از زمانی خبر داد به قتل عبدالله رواحه. و برخاست آن حضرت و روانه شد به خانهٔ جعفر و ولد او را طلبید و گریست و خبر مرگ جعفر را به اهلش داد، بعد از آن خبر رسید موافق آنچه آن حضرت ـصلی الله علیه و آله ـخبر داده بود تمام.

وگفت آن حضرت ـ صلى الله عليه و آله ـ به عمّاركه تو را خواهند كشت جماعتى ظالم، پس كشتند او را اصحاب معاويه و چون اين خبر حضرت ـ صلّى الله عليه و آله ـ مشهور بود معاويه دفع اين خبر نتوانست نمود، حيله كرد با عوام و گفت هر كه او را به جنگ آورد او را كشت، يعنى حضرت امير ـ عليه السّلام ـ . پس گفت ابن عبّاس به عنوان معارضه كه حمزه را از اين قرار كفّار نكشتند، رسول الله ـ صلّى الله عليه و آله ـ كه او را به جنگ آورد كشت.

و به حضرت امير عليه السّلام عضرت رسالت صلى الله عليه و آله فرمود كه زود باشد كه تو جنگ كنى بعد از من با ناكئين و قاسطين و مارقين ، ناكئين طلحه و زبير بودند كه بيعت كردند /\*با/۲۱/ و شكستند بيعت با حضرت امير را [ب - ٢٨٤] عليه السّلام "و قاسطون معاويه و اصحابش بودند كه ظلم نمودند و بغى كردند. و مارقون خارجون از ملّت بودند كه خوارج باشند. و اين است معجزات آن حضرت و صلّى الله عليه و آله - كه ما قليلى را مجملاً به نحو شرح علّامه - رحمه الله عنقل نموديم. و معجزات

۲. ر.ک: کفایة الطالب / ۱۹۷-۱۷۱

١. نسخهها: برخواست

۳. م: کذا

ديگر منقول است در كتاب نهاية المرام علامه، رحمه الله.

قال: و اعجاز القرآن قيل لفصاحته، و قيل لاسلوبه و فيصاحته، و قيل للصرفة. و الكلّ محتمل. ٢

اختلاف نموده اند مردم در این جا، پس گفته اند جبائیان که سبب اعجاز قرآن فصاحت قرآن است.

و جوینی گفته است که فصاحت و اسلوب معاً اعجاز قرآن است که مثل این اسلوب با فصاحت مقدور نیست. و گفته اند که خواسته است از اسلوب فن و ضرب را، یعنی تفنّن نمودن و قِسم قسم کردن کلام و تغییر دادن را".

و گفته است نظام و سیّد مرتضی علم الهدی ـ رحمه اللّه ـ که اعجاز قرآن صرفه است، یعنی خدای ـ تعالی ـ صرف و منع نموده عرب را از قدرت معارضه.

و حجّت گفته اند اوّلون به این که منقول به نحو مُعنعن <sup>٤</sup> از عرب آن است که عظیم می شمر دند فصاحت قرآن را، و از این جهت بود که چون نابغهٔ شاعر شنید قرآن را و دانست فصاحت آن را، پس خواست که اسلام اختیار کند، ابوجهل مانع او شد و گفت حرام می کند بر تو

۱. كذا/ در نسخه چاپى كتاب هيچ فصلى بدين موضوع اختصاص داده نشده است.

٢. كشف المراد / ٣٥٧

عنعن : از اصطلاحات علم درایه است. هرگاه در حدیثی ناقلان آن پیوسته بوده و به طور مرتب از یکدیگر نقل روایت کنند و سلسلهٔ راویان خود را بیان دارند ـ که در زبان عربی با لفظ«عن» است ـ به آن روایت معنعن گویند.

اطیبین را یعنی خمر و زنا را و در صراح واقع است که: «طیبان: الاکل و الجماع طاب خمر و خرما»؛ و در قاموس نیز این مضمون واقع است. و اخبار نمود خدای ـ تعالی ـ از ایشان این امر را در قول خود که (آنه فکّر و قدّر نقتل کیف قدّر ثمّ نظر) تا آخر آیه. که (آنه فکّر و قدّر نقتل کیف قدّر ثمّ نظر) تا آخر آیه. که ایس معلوم می شود به این حجت که صرف و منع سبب اعجاز نیست، بلکه فصاحت سبب است چنانچه مذکور شد. و از جهت این که اگر صرف و منع نمودن سبب اعجاز شود واجب است که بوده باشد در غایت رکاکت [الف ـ ۲۸۵] از جهت آن که صرف از رکیک کلام ابلغ است در اعجاز، پس بایست قرآن در نهایت رکاکت و عدم باطل است بالضروره.

و سیّد مرتضی ـ رحمه اللّه ـ گفته است به جهت احتجاج و معجزه بودن قرآن که قوم عرب بودند قادر بر الفاظ مفرده و بر ترکیب آن ایضاً و ممنوع شدند / \*الف/۲۱۲/ از اتیان به مثل آن، از جهت عاجز گردانیدن ایشان از آن چه قادر بر آن بودند؛ و کلّ این اقسام بدون لزوم رکاکت محتمل است.

قال: و النّسخ تابع للمصالح. ٥

این اشارهای است به رد بر یهود از جهت آن که ایشان قائل به

۱. صراح اللغة / ۲۶: «اطيبان»

٢. قاموس اللغة / ١٤١

٤. كذا

۳. مدَّثر / ۱۸ – ۲۱ ۵. كشف المراد / ۳۵۷

دوام شرع موسی ـ [علیهالسلام] ـ بودند، پس میگفتند که نسخ باطل است از جهت آن که منسوخ اگر فعلش مصلحت است که امر شده پس قبیح است نهی از آن، و اگر مفسده است قبیح است امر به آن. و هـرگاه بـاطل شـد نسـخ لازم است قـول بـه دوام شـرع مـوسی ـ [علیهالسلام] ـ که امر به آن شده.

و تقریر جواب آن است که احکام منوط است به مصالح و مصلحت امور متغیّر می شود در اوقات و مختلف می شود به اختلاف مکلّفین، پس جایز است این که حکم معیّن مصلحت از برای قومی باشد در زمانی و مفسده از برای قومی باشد در زمانی دیگر، پس به این جهت آن حکم که ممکن است که مأمور به نسبت به قومی بوده در زمان دیگر منهی عنه شود.

قال: و قد وقع حيث حرّم على نوح بعض ما احلّ لمن تقدّمه، و اوجب الختان بعد تأخيره، و حرّم الجمع بين الاختين و غير ذلک من الاحکام. اين تأکيدی است از برای ابطال قول يهود که معاند بودند و منع نسخ می نمودند، از جهت آن که مصنّف ـ رحمه اللّه ـ اوّلاً تجويز نمود که احکام ممکن است که در وقتی مصلحت باشد و در وقتی مصلحت باشد و در وقتی مصلحت نباشد، و در اين متن بيان وقوع آن را نموده در شرع ايشان.

أوّلاً: آن كه آمده در تورات كه بتحقیق خدای ـ تعالی ـ گفت به آدم در وی در وی مباح [ب ـ ۲۸۵] نمودم از برای شما هر رونده كه در روی

١. كشف المراد / ٣٥٨

۲. م: شرح

۲.

زمین است از جان دار. و اوارد شده در تورات که خدای ـ تعالی ـ گفت مر نوح را که اخذ کن با خودت در کشتی حیوانات را از حلال فلان و فلان را و از حرام فلان و فلان را، پس داخل حرام بود از برای نوح بعض آنچه برای آدم حلال بود.

و از آن جمله این بود که بر نوح تأخیر ختنه کردن جایز بود تا وقت بزرگی، و حرام بود بر غیر او از انبیا و بر ابراهیم تأخیر ختان اسماعیل پسرش مباح شده تا وقت بزرگی، و حرام شد بر موسی تأخیر ختان از هفت روز.

و از آن جمله این بود که جمع بین الاختین در زمان آدم مجوّز بود و بر موسى علیه السّلام حرام شد.

قال: و خبرهم عن موسى ـ عليهالسّلام ـ بالتّابيد مختلقٌ، و مـع تسـليمه ١٢ لايدلّ على المراد قطعاً. ٢

جماعتی از یهود تجویز نموده اند عقلاً وقع نسخ را و منع نموده اند /\*ب/۲۱۲/ نسخ شریعت موسی را علیه السّلام -۳ بنابر آنچه مروی است از حضرت موسی علیه السلام حکه متمسّک شوید به اعمال خود در روز شنبه ابداً. و تأبیدِ امری مطلقاً دلالت بر دوام می کند، پس دوام شرع او در شنبه نفی ثبوت نبوّت خاتم الانبیا حسلی اللّه علیه و آله می کند به جهت آن که در شرع حضرت خاتم الانبیاء صلی اللّه علیه و آله می تمسّک به این نحو در شنبه متروک است.

٢. كشف المراد / ٣٥٨. م: بالتأييد

۱. م : ـ و

۳. کذا

و جواب این سخن از چندِین وجه است:

اوّل: آن که این حدیث مختلق است، یعنی موضوع است و صحّت ندارد و منسوب به ابن راوندی است وضع این حدیث.

دویم: آن که اگر ما تسلیم کنیم نقل این روایت را که پیش از ابن راوندی بوده است و محتمل باشد این روایت در صحّت لیکن چون یهود قطع تواتر ایشان شده از جهت آن که بخت نصر ایشان را مستأصل و فانی نمود، چنانچه کسی که اعتماد بر قول او باشد نمانده، پس این روایت متواتر نیست و اعتماد بر این نیست.

سیم: آن که لفظ تأبید دلالت بر دوام این معنی قطعاً نمی کند از جهت غیر جهت آن که [الف ۲۸٦] وارد شده در تورات لفظ تأبید از جهت غیر دوام، چنانچه در باب عبد وارد شده که: «خدمتش می فرمایند شش سال بعد از آن عرض کرده می شود بر او آزادی، یعنی به او می گویند که تو را آزاد می کنیم و او را آزاد در سال هفتم می نمایند، و اگر ابا نماید از این عتق کردن او، گوش او را سوراخ می کنند و خدمت می فرمایندش ابداً ۱» که ابداً ۲ در این جا بنابر قراین از جهت غیر دوام است. و در موضع دیگر وارد است که «او را خدمت می فرمایند پنجاه سال». و مأمور شدند در بقرة که مکلف به ذبح آن بودند که بوده باشد این ذبح از برای ایشان سنّت ابداً، بعد از آن منقطع شد تعبّد ایشان به آن سنّت.

۲۰ و در تورات واقع است که: «قربان کنید جهت من در هر روز

۲. م: که ابداً

خروفین - یعنی دو بره را و کره اسب شش ماهه را نیز خروف می گویند ـ و حکم چنین شده بود که هر روز دو خروف را قربان کنند، یکی را در بامداد و یکی را در عشا دایمی، و همیشه این نحو نمایند مستمراً و منقطع شد این حکم و فانی شد این نحو تعبّد از ایشان.

پس هرگاه تأبید در این صور مذکوره این نحو باشد که دلالت بر دوام نکند منتفی خواهد بود دلالت تأبید در نقل «تمسّکوا بالسبت / \*الف/۲۱۳/ابداً» بر آنچه مراد یهود است قطعاً، نهایت این سخن آن که دلالت می کند تأبید مذکور بر دوام به حسب ظاهر، لیکن ظواهر الفاظ گاه متروک می شود به اعتبار وجود ادله معارضه با آنها.

قال: و السّمع دلّ على عموم نبوته \_صلّى الله عليه و آله \_. ١

رفته اند قومی از نصاری به این که محمّد ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ ۱۲ مبعوث به عرب خاصّه است و سمع ـ یعنی آنچه از آیات مسموع شده ـ تکنیب قول ایشان می کند، چنانچه خدای ـ تعالی ـ فرموده ﴿ لأنذركم به و من بلغ ﴾ ۲ و ایضاً فرموده ﴿ و ما ارسلناک الاّ کافّة للنّاس ﴾ ۳ و سورهٔ جن دلالت بر بعثت آن حضرت ـ صلی الله علیه و آله ـ ۱۶ ـ برایشان نیز دارد. و گفتهٔ نبی ـ صلی الله علیه و آله ـ که مبعوث شدم بر اسود و احمر دالّ است بر عموم.

گفته نشود که چون می شود که به همه مبعوث شده باشد [ب - ۲۸۶] و حال آن که جمعی که خطاب آن حضرت را نمی فهمند ۲۰

۲. انعام / ۱۹

١. كشف المراد / ٣٥٩

۳. سبأ / ۲۸

نمى شود كه نسبت به آنها مبعوث باشد؟! و نصّ صريح قرآن واقع است كه: ﴿ و ما ارسلنا من رسول الا بلسان قومه ﴾ \.

از جهت آن که در جواب می گوییم که استعداد دارد و استعباد ندارد که مترجمی خطاب آن حضرت را ـ صلی اللّه علیه و آله ـ بفهماند به کسی که لغت او را نفهمد. و نیست در آیه این که خدای ـ تعالی ـ ارسال رسولی نکرده مگر به کسی که بفهمد لسان او را، بلکه در آیه فرموده که ارسال رسولی نشده مگر به زبان قوم آن رسول، پس در آیه فرموده که ارسال رسولی نشده مگر به زبان قوم آن رسول، پس رسول باید لسان قوم خود را داشته باشد نه آن که همین به قوم خود مبعوث باشد.

و تجویز نموده قاضی القضاة در یأجوج و مأجوج دو احتمال: یکی: آن که اصلاً مکلّف نباشند اگر چه از جملهٔ مفسدات در زمین باشند، مثل بهایم مفسده در ارض.

دویم: آن که از جملهٔ مکلّفین باشند و رسیده باشد دعوت آن حضرت به ایشان که به این نحو نزدیک باشید در مکانها و جایی که بشنوید در آن جاکلام کسی را که عقب سدّ است در امور تکلیفی، و تجویز نمودهاند که بعضی مردم شاید بوده باشد در بعض بقاع که دعوت آن حضرت ـ صلی الله علیه و آله ـ به او نرسیده باشد. پس مکلّف به شریعت او نباشد.

و نزد علامه ـ رحمه الله ـ تحقیق آن است که اگر مراد این باشد که در مکلف نخواهند بود مطلقاً خواه آن که بعد از این برسد به ایشان ۲۰

۱. ابراهیم / ٤

دعوت یا نرسد؛ این باطل است قطعاً؛ از جهت آن که عموم نبوّت /\*ب/۲۱۳/ او را ثابت کردیم. و اگر مراد این است که ایشان غیر مکلّفند حقّ است. مکلّفند حقّ است.

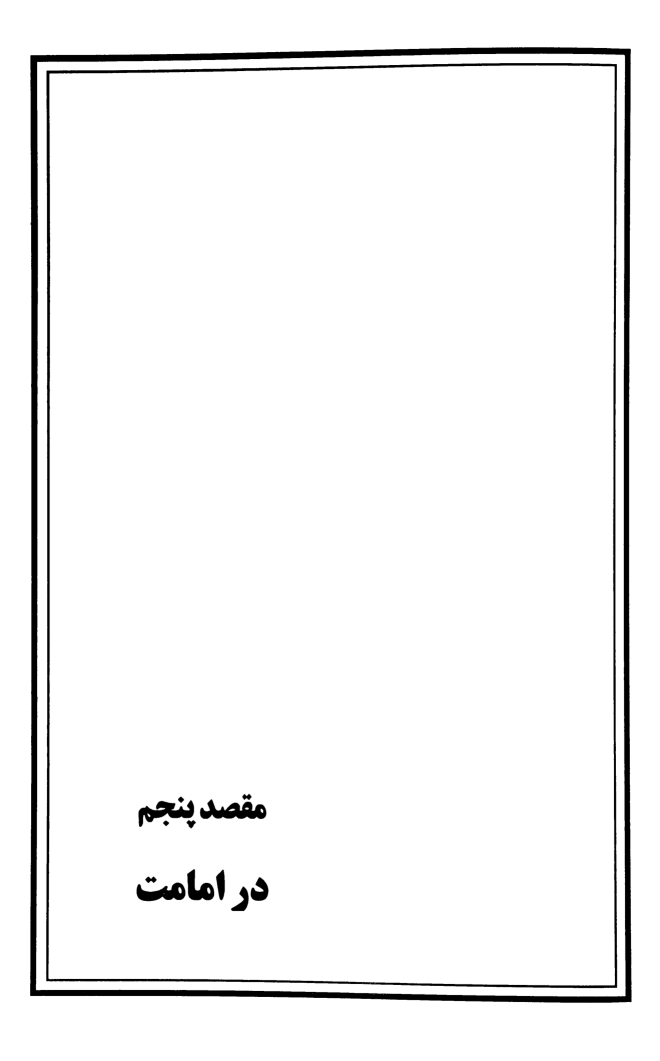
قال: و هو افضل من الملائكة و كذا غيره من الانبياء، لوجود المضاد للقوة العقلية و قهره على الانقياد عليها. \

اختلاف نمودهاند مردم در این جا، پس رفتهاند اکثر مسلمین بر اينكه انبيا افضل از [الف ـ ٢٨٧] ملائكه اند، و رفته اند آخرون از ايشان و جماعتی از اوایل بر این که ملائکه افضلند و استدلال نمودهاند اوّلون به چندین وجه و مصنّف ـ رحمه الله تعالى ـ یک وجه را ذکر نموده از جهت اکتفا نمودن به آن، و آن این است که در انبیا قوّت شهویّه و غضبیّه و سایر قوای جسمانیّه مثل خیالیّه و وهمیّه و غيرهما موجود است، و اكثر احكام اين قوى ضدّ حكم قوّت عقليّه و مانع آن است، حتّى آن كه اكثر مردم ملتجي به قوّت شهويّه و غضبيّه و وهميّه شده اند و ترك مقتضاي قوّت عقليّه نموده اند. و انبيا ـ صلّى الله علیهم ـ ترک این قوّتها و طبایع خود نموده به مقتضای قوای عقلیّه 17 اوقات خود را صرف عمل صالح نمودهاند. و اعراض از قوای شهویه و غير آن از قواي جسمانيّه نمودهاند؛ پس افعال و عبادات ايشان اشقّ از افعال ملائكه است از اين حيثيّت كه ملائكه خاليند از اين قوى، و هرگاه عبادت ایشان شاقّتر باشد افضل خواهند بود. چون واقع شده از ۲.

١. كشف المراد / ٣٦٠

حضرت رسالت پناه ـ صلّى الله عليه و آله ـ كه: «افضل الاعمال احمزها» العنى بهترين اعمال اشقّ آنهاست و در اين مقام وجوده ديگر از طرفين هست كه علاّمه ـ رحمه الله ـ در نهاية المرام الله نقل نموده.

۱. بحار الانوارج ۷۰ / ۱۹۱، ۲۳۷. و «افضل الاعمال ما اكرهت عليه النفوس» به موسوعة اطراف الحديث ج ٢ / ٥٨ ۲. در نسخهٔ چاپي يافت نشد.



# بسم الله الرّحمن الرّحيم

قال: المقصد الخامس: في الامامة

الامام لطف، فيجب نصبه على الله تعالى تحصيلاً للغرض. ا در اين مقصد چند مسأله است:

# [مسألة] اوّل آن كه نصب امام واجب است بر خداي تعالى

و اختلاف کرده اند ناس در این موضع، رفته است اصم و جماعتی از معتزله و جماعتی از خوارج به نفی و جوب نصب امام. و رفته اند باقی مردم به و جوب آن. لیکن اختلاف نموده اند در و جوب آن جبائیان / \*الف/۲۱٤/ و اصحاب حدیث. و اشعریه گفته اند که واجب است آن موافق سمع نه از روی عقل. و ابوالحسین بصری و بغدادیون و امامیه گفته اند که: نصب امام و اجب است عقلاً؛ بعد از آن باز در این و جوب عقلی اختلاف کرده اند، گفته اند [ب ـ ۲۸۷] امامیه نصب امام و اجب است ابوالحسین و نصب امام و اجب است ابوالحسین و

۲.

بغداديون كه نصب امام واجب است بر عقلا.

و استدلال نموده مصنف رحمه الله ـ که واجب است نصب امام بر خدای ـ تعالی ـ به این نحو که امام لطف است، و لطف واجب است. و امّا مغری که: «امام لطف است» از جهت آن که علم ضروری حاصل است به آن که هرگاه از جهت ناس رئیسی باشد که منع ایشان از غلبه نمودن و فتنه کردن و عصیان نمودن نماید و منع ایشان از معاصی کند، و تحریص ایشان بر فعل طاعات نماید، و ایشان را هدایت کند اقرب به صلاح و از فساد أبعد است.

و امّا كبرى كه: «واجب بودن لطف است»، پس سابقاً در متن مذكور شد كه موجب غرض است كه تحصيل ثواب جهت مكلف است.

قال: و المفاسد معلومة الانتفاء، و انحصار اللَّطف فيه معلوم للـعقلاء، و وجوده لطف و تصرفه آخر<sup>٣</sup>، و عدمه منّا. <sup>٤</sup>

این کلام مصنّف ـ رحمه [اللّه] ـ اشاره به جواب از چند دخل مقدّر است. تقریر آن این است که بودن امام لطف، کافی نیست در وجوب نصب آن بر خدا مادام که علم به انتفاء مفاسد حاصل نباشد، و ظن انتفاء مفاسد مفید نیست در وجوب نصب امام بر خدا؛ پس ممکن

۱. ن: - و ۲. نسخه ها : مدّ

۳. بر طبق پارهای از منقولات و یادداشت عربی مؤلّف در این قسمت این عبارت چنین نیز آمده: «و تصرفه لطف آخر».

٤. كشف المراد / ٣٦٢

۲.

است که نصبش موجب مفاسد باشد که ما ندانیم، و واجب نباشد بر خدای، تعالی.

جواب آن است که: انتفاء مفاسد در نصب امام معلوم است، از جهت آن که مفسده یا از فعل خدا است، یا از فعل عباد است. اوّل منتفى است، از جهت آن كه محال است كه مشتمل باشد فعل خدا بر قبيح، و اگر فعل عباد باشد پس آن مانع از فعل خدا و لطف لطيف کریم نمی شود، چنانچه در جوارح عباد که افعال قبیحه ـ که موجب عقاب است ـ از اینها ناشی می شود، مع هذا مانع لطف و انعام جوارح نيست از جناب كريم على الاطلاق؛ پس مفسدة عباد مانع لطف خدا نمی شود. ۲ و این تقریر بهتر / \*ب/۲۱٤/ [از] تقریرات سایر شروح است؛ چنانچه از [الف ـ ٢٨٨] ملاحظهٔ آنها معلوم مي گردد.

پس جواب شبههٔ مذکوره، بی شبهه معلوم شد، و بحث شارح 17 اصفهانی که گفته: «شاید مفسده [ای] باشد که معلوم نباشد.» مندفع می شود، به جهت آن که هر مفسده که متصوّر شود خارج از شِـقّین نيست، و مفسده لازم وجود امامت نيست، و نصّ صريح ﴿ انّي جاعلك للنّاس اماماً \* "دليل اين معنى است، و نمى توان گفت كه لطف منحصر 17 در امامت نیست، پس ممکن است لطف دیگر قائم مقام این لطف باشد، از جهت آن که جواب گفته می شود که این لطف خاصّ منحصر است در امامت تنها، و از این جهت است که مردم تعیین رؤسا مى نمايند از جهت رفع مفاسد.

۲. م ، الف: پس مفسده ... نمی شود

١. كذا

۳. بقره / ۱۲۶

و اصل وجود امام لطف است، چنانچه حدیث از حضرت امیر ـ عليهالسّلام ـ وارد است: لاتخلو الارض من قائم لله بحجة؛ إمّا ظاهراً مشهوراً او خائفاً معموراً الئلا يبطل حجج الله و بيّناته» كم ارض خالی از حجّتی که امام است ـ خواه ظاهر یا مخفی ـ باشد که به اخفا نیز سبب ظهور رتبت و منع ایشان از فساد می شود ۳ تا آن که باطل نشود حجة. الله ـ تعالى ـ و بيّنات او. و تصرّف آن امام در دين لطف ديگر است؛ و اگر مردم تمكين نكنند تصرّف أن را تقصير عباد خواهد بود. و مصنّف ـ رحمه الله ـ كه فرموده «عدمه منا» اين معنى دارد.

#### مسألة ثانيه

#### در این است که امام واجب است معصوم باشد

قال: و امتناع التسلسل يوجب عصمته، و لأنّه حافظ للشّرع، و لوجـوب الانكار عليه لو أقدم على المعصية فيضاد أمر الطّاعة، و يفوت الغرض من نصبه، و لانحطاط درجته عن أقلّ العوامّ. ٥

رفتهاند اماميه و اسماعيليه به وجوب عصمت امام، و باقى به 17 خلاف آن؛ و مصنّف ـ رحمه الله ـ اختيار مذهب اوّل نموده است و ححّت گفته به چند وجه:

اوّل: أن كه اگر واجب نباشد عصمت امام، لازم خواهد بود

۱. نخ: مضمر

٣. م ، الف : -كه به اخفا ... مي شو د

٤. م ، الف : \_ تصرف

٢. نهج البلاغه، قصار ١١/١٤٧

٥. كشف المراد / ٢٦٤

17

۲.

تسلسل، از جهت آن که هرگاه خطا جایز باشد نسبت به او، پس باید رجوع به دیگری نمود؛ اگر او معصوم باشد پس او اصل است، و الآ باز به دیگری رجوع می شود الی غیر النّهایة.

دویم: آن که امام حافظ شرع است، و حافظ [ب ـ ۲۸۸] شرع باید معصوم باشد؛ از جهت آن که کتاب و سنّت مشتمل بر جمیع احکام مفصّلاً نیست، و به غیر معصوم درک /\*الف/۲۱۵/ تفصیل معانی قرآن نمی تواند نمود، و تحقّق اجماع به غیر دخول معصوم بدون امکان خطا به هر یک نمی شود.

و ايضاً حافظ شرع اجماع امّت نمى تواند شد. مثل آن كه در احكام اجماع نمايند همه به دليلى واحد كه دلالت كند بر آن، و الآ بايست آن دلالت مشهور شود بين النّاس.

و ایضاً به امارتی این اجماع نمی تواند بود، از جهت آن که ممتنع است اتفاق ناس بر علامت واحده، مثل امتناع اتفاق ایشان بر اکل طعام معین در وقت واحد، و چون اجماع مردم به دلالت و امارهٔ واحده نمی تواند شد، پس اجماع حافظ شرع نمی شود که همه به یک رأی باشند.

و قياس جهت حفظ شرع جايز نيست موافق اصول فقه شيعه كه حكم به بطلان آن به دلايل كثيره نمودهاند. و بر تقدير تسليم آن، حافظ همهٔ شرع نمى تواند بود بالاجماع؛ زيراكه مجوّزين قياس گفتهاند كه در همه مسايل قياس جايز نيست.

١. م ، الف : پس وصل

و برائت اصلیّه، حافظ شرع نیز نیست بالاجماع. و اگر این معنی جایز بود بعثت انبیا واجب نبود، پس باقی نماند مگر امام، و اگر جایز باشد خطا بر او، اعتماد به آنچه ما مأمور می شویم از عبادت الهی و مکلّفیم به کردن آن نیست؛ و این منافی غرض است که تکلیف در عبادت است، چنانچه در قسم بعد که اثبات صفت امام است مذکور می شود، و این قسم جهت اثبات اصل امام است.

ثالث: آن است که اگر واقع شود خطا از امام موجب انکار و منافی فرمان و طاعت الهی است، و خدای ـ تعالی ـ در قرآن فرموده که:
﴿ اطیعوا الله و اطیعوا الرّسول و اولی الامر منکم ﴾ ۲

رابع: آن که اگر معصیت از او سر زند و معصوم نباشد باید منکر او بود، پس نقض غرض که امتثال اوامر امام است میشود؛ زیرا که اطاعت مخطی لازم نیست بلکه منهی است.

خامس: آن که اگر معصیت از او واقع [الف - ۲۸۹] شود چون عقلش اشد و معرفت او اکثر باید باشد در نظرها، پس عصیان او باعث جسارت مردم بر عصیان و ضالت می شود، و اقل حالاً از رعیّت و عوام خواهد بود، بلکه از اقل عوّام که باعث این ضلالت نمی شود و او خود عالماً در گناه و ضلالت است، و مسبّب ضلالت مردم می شود؛ کو زیرا که معرفت او به خدا بیشتر و عقاب و ثواب او اکثر است و عوام اگر گناهی کنند جاهلاً گناهکارند.

۲. نساء / ٥٩

م: فرمود
 ٣. م: مثبت

### قال: و لا تنافى العصمة القدرة. ا

اختلاف کرده اند قایلین به عصمت در این که معصوم آیا ممکن است او را فعل معصیت یا ممکن نیست؟ بعضی گفته اند که ممکن نیست، و بعضی گفته اند که ممکن است. و بعضی از اولین گفته اند که معصوم مختص است در بدن یا در نفس به خاصیتی که مقتضی امتناع اقدام او بر ۲ معاصی است، و اختیار کرده است مصنف درحمه [الله] داین را که قداد راست بر معصیت. و الا مستحق مدح و ثواب ایسن را که قداد راست بر معصیت. و الا مستحق مدح و ثواب می شود. و این امتناع اقدام او بر معاصی نبود و از ثواب و عقاب و تکلیف خارج می شود. و این امتناع اقدام او بر معاصی باطل است به اجماع و به نقل کقوله تعالی د: ﴿ قل اغا انا بشر مثلکم یوحی الی ۴ و قوله تعالی د: ﴿ و معالی معالی معالی الله علیه و آله مثل سایر ناس بر معصیت و شرک بوده.

#### مسألة ثالثه

در این است که امام واجب است که افضل از غیرش باشد قال: و قبح تقدیم المفضول علی الفاضل معلوم، و لاترجیح للمساوی. معنی امام واجب است که افضل از رعیّت باشد از جهت آن که ترجیح در مساوی محال است عقلاً، و ترجیح مفضول بر فاضل

٢. الف : ـ بر

٤. اسراء/ ٢٢

١. كشف المراد / ٣٦٥

۳. کهف / ۱۱۰

٥. كشف المراد / ٣٦٦: على الفاضل

محال و قبیح است عقلاً، و این ظاهر است و نقلاً به قول خدای ـ تعالی ـ: ﴿ افْن یهدی الی الحق احق آن یتبع امّن لایهدی الا آن یهدی فالکم کیف تحکمون ﴾ آو داخل این حکم می شود لزوم بودن امام افضل در علم و دین و کرم و شجاعت و جمیع فضایل نفسانیّه و بدنیّه.

# مسألة چهارم در وجوب نصّ بر امام است

م قال: و العصمة تقتضى [ب ـ ٢٨٩] النّصّ و سيرته ـ عليه السّلام ـ عليه. ٣ رفته اند اماميّه ـ خاصّه ـ به اين كه امام واجب است به نصّ، معيّن باشد از جانب خدا و رسول. و عباسيّه گفته اند كه به نصّ است يا به ارث. و زيديّه گفته اند: به نصّ، يا به دعوت است به نفس خود. و باقى مسلمين گفته اند به نصّ يا اختيار اهل حلّ و عقد است.

و دلیل بر آنچه شیعه گفته اند که به نصّ است دو وجه است: اوّل: آن که واجب است که امام معصوم باشد و عصمت امر خفیست که آن را به غیر خدا نمی داند کسی، پس واجب است که

نصب از جانب الله باشد.

ثانی: آن که نبی اشفق بر ناس <sup>٤</sup> از پدر است به مردم؛ چون می توان گفت که او ارشاد کرد مردم را به امور کثیره غیر اموری که به خلیفهٔ بعد

۲. يونس / ۳۵

١. م ، الف : اقبح

٣. كشف المراد / ٣٦٦: - عليه

٤. كذا. كشف المراد: ان النبي (ص) كان أشفق على الناس من الوالد على ولده.

از او منسوب باشد از اشفاق وقایع و مندوبات، و جمیع را به مردم القا فرمود حتّی آن که مثل اموری که متعلّق به قضای حاجت باشد و غیر آن، و هرگاه از مدینه یک روز یا دو روز سفر مینمود خلیفه در امر مسلمین در آنجا معیّن می نمود، پس چگونه متصوّر است که در این نحو امر عظیمی که امامت است تعیین خلیفه بعد از خود ننماید و حال آن که این طریقه و رسم آن حضرت علیه السّلام -بوده؟ و این دلیل برهان لمیست بر این مطلب.

پس دعوی اجماع که اهل سنت در امامت ابوبکر می نمایند باطل است با وجود آن که اجماع متحقّق / \*الف/۲۱٦/ نشده به جهت آن که عبّاس و سایر بنی هاشم و سعد بن عبادة قبیلهٔ او تمام و جمعی از صحابه داخل نبودند در این اجماع، چنانچه عامّه و خاصّه در کتب خود نقل نموده اند. و موافق آن حدیث که «ارض بدون امام نمی باشد» ۲ پس قبل از اجماع خالی بوده از امام، ایضاً مفید این است که به نصّ بدون اجماع باید امامی باشد پس اجماع باطل است. و حد یث آن که امّت بر خطا اجماع نمی کنند بر فرض تحقّق اجماع است و عامّه در کتب اصول خود چندین خلاف در این مسأله نقل الله است و عامّه در کتب اصول خود چندین خلاف در این مسأله نقل ۱۹

اوّل: آن که اجماع ممکن است در امری یا نه؟ دویم: آن که بر فرض امکان در امری هرگز متحقّق شده یا نه؟

كذا. كشف المراد: حتى انه (ع) ارشدهم الى اشد لانسبة لها الى الخليفة بعده كما ارشدهم فى قضاء الحاجة الى امور كثيرة مندوبة و غيرها من الوقايع.
 «الارض لاتخلو من حجة» اصول كافى، ج ٢/٥٣٣

سیم: آن که اگر محقق شد آیا دلیل می شود بر حقیقت آن امریا نه؟

چهارم: آن که بر فرض دلیل بودنش شرط است نبوّتش به تواتر یا نه؟

پنجم: آن که این جماعت تمام تا مردن به این رأی باید بمانند یا نه؟

ششم: آن که اجماع به تنهایی حجّت است، یا مستندی باید سوای اجماع <sup>۱</sup>؟

و قایلین به مستند قیاس کردهاند ریاست دین و دنیا را به نماز جماعت ابوبکر که آن به وجوه شتّی باطل است؛ پس اثبات امامت ابوبکر موقوف بر اثبات جمیع این مراتب خواهد بود بنابر مذهب ایشان. و آنها که به ثبوت این امور مسطوره قائل نیستند از علمای ایشان چه گونه به این دلیل استدلال می توانند نمود.

و اگر گویند که: این حرف بر علمای شیعه نیز وارد است به جهت آن که ایشان اجماعی که در آن معصوم داخل باشد حجّت می دانند و الا فلا، هر چند صد هزار کس باشند که خطای ایشان ممکن است و اگر در دو نفر امام داخل باشد حجّت می دانند، و این معنی در زمان ائمه و قریب به آن ممکن بوده است.

جواب گفته می شود که این نحو اجماع هرگاه ثابت شود نزد ما مقبول است و الحال با حضور قائم اهل بیت علیهم السّلام نیز ممکن

۱. م: + باشد یا نه

۲.

است موافق اجماع شيعه.

#### مسألة خامسه

در این است که امام بعد از نبی ـ صلی الله علیه و آله ـ بلافصل علی بن ابی طالب است، علیه السّلام قال: و هما مختصّان بعلی، علیه السّلام. ۱

یعنی: عصمت و نصّ ثابت شد که مختصّ به علی ـ علیه السّلام ـ است، به جهت آن که امّت قائل به این دو امرند که مذکور شد که بعضی عصمت و نصّ را شرط نمی دانند و بعضی شرط می دانند. و چون مبیّن شد بطلان قول اوّل که عدم عصمت و نصّ باشد، پس منحصر شد قول حقّ در کلام ثانی؛ و هر کس به ثانی قائل است حضرت علیّ بن ابی طالب را امام و خلیفهٔ [ب ـ ۲۹۰] بلافصل می داند. و صریح جهت این مطلب است آنچه علاّمه حلّی ـ رحمه الله ـ در کتاب منهاج الکرامه و جدّ داعی میرسیّد احمد ـ قدّس سرّه ـ در کتاب لطایف غیبی ۲ و جمعی از علما نقل نموده اند در آیهٔ شریفه که در باب حضرت ابراهیم ـ علیه السّلام ـ شرف نزول یافت که: ﴿انّ جاعلک للنّاس اماماً قال و من ذرّیق﴾ ۳که در این آیه حضرت حقّ ـ سبحانه و تعالی ـ حکم به امامت حضرت ابراهیم ـ علیه السّلام ـ نسبت به مردمان نمود، و او استدعاء امامت جهت جمیع ذرّیّه خود کرد. خدای ـ تعالی ـ فرمود که: ﴿لاینال عهدی الظّالمین﴾ ۴، یعنی عهد امامت خدای ـ تعالی ـ قیام مید امامت جهت جمیع ذرّیّه خود کرد.

۲. *لطائف غ*یبیه / ٦٥٢ ٤. بقره / ۱۲٤

۱. كشف المراد / ٣٦٧ ٣. بقره / ١٢٤

من به ظالمین نمی رسد و کافر ظالم است، چنانچه در آیه واقع شده ﴿الکافرون هم الظّالمون﴾ و شک نیست که این ... ثلاث تا ظهور حضرت رسول ـصلّی الله علیه و آله ـعبادت اصنام می نمودند.

و روایت نموده فقیه ابن مغازلی شافعی از عبدالله بن مسعود که:

«قال قال رسول الله ـ صلی الله علیه و آله ـ انتهیت الدّعوة الیّ و الی علی لم یسجد احدنا لصنم قطّ، فاتخذنی نبیّاً و اتّخذ علیّاً ولیّاً». آ و این نصّ است در امامت حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ که حضرت رسول ـ صلی اللّـه عـلیه و آله ـ فـرموده کـه مـنحصر است امامت به دعوت "حضرت ابراهیم ـ علیه السّلام ـ به من و علی که سجدهٔ بت هرگز ننموده ایم، پس مرا نبوّت و او را امامت دادند.

وازاین حدیث که شافعی مذکور خود نقل نموده صریح است که بت پرستی مطلقاً مانع امامت است. و توبه نمودن فایده ندارد و نفی اسم ظالم از او نمی شود که سجدهٔ بت نموده هر چند توبه نموده باشد. و این . . . ثلاث قابل خلافت نمی توانند بود؛ چون لفظ قطّ که به معنی هرگز و اصلاً است دال است که توبه و اسلام بعد فایده ندارد در قابلیت امامت <sup>3</sup>.

و آیهٔ تطهیر که در شأن ائمهٔ معصومین ـ علیهم السلام ـ شرف نزول یافته و ابن اثیر ـ که از علمای اهل سنّت است ـ در نهایه در باب

۱. بقره / ۲۵۶

٢. بنگريد: احقاق الحق، ج ٨٩/٤، ٢٩٧-٢٩٨ و ج ١٤٩/١٤

٣. م ، الف : حون لفظ ... امامت

17

رجس گفته: «و قد یعتبر به عن الحرام و الفعل القبیح» و فعل قبیح اگر صغیره هم باشد ظلم است و به ظالم این عهد نمی رسد، و امر الهی و ارادهٔ او ﴿ كن فیكون ﴾ است و شامل جمیع اهل بیت است آیهٔ تطهیر و نازل شده بیش از بلوغ حسنین علیه ماالسلام و احسنیت ابوهما كه به منزلهٔ نفس رسول صلی الله علیه و آله به نصّ و روایت ثابت است و عدم عصمت خلفای ثلاثه، معلوم است، پس مدّعا ثابت است به این تقریر. و عدم بلو [غ] حسنین و عدم تولّد سایر ائمّه علیهم السلام نكتهٔ ایراد ﴿ اغا یرید الله ﴾ ۳ به فعل مضارع می تواند شد. ٤

قال: /\*ب/٢١٦/ و للنّص الجلى فى قوله \_ عليه السّلام \_ سلّموا عليه بامرة المؤمنين، و انت الخليفة بعدى، و غيرهما. ٥

«امرة» به کسر همزه و سکون میم امارت است ـ یعنی امیر بودن ۱۲ ـ ۱۲ ـ ـ و از امر الرّجل است یعنی گشت امیر.

این دلیل دویم است بر این که امام، حضرت امیرالمؤمنین [الف \_ ۲۹۱] \_علیه السّلام \_است و به این نصّ جلی متواتر از طریقین در مواضع متعدّده حکم امامت آن حضرت \_علیه السّلام \_ظاهر است، یعنی: حضرت رسول \_صلّی اللّه علیه و آله \_فرمود که سلام به حضرت امیر \_علیه السّلام \_بکنید به امارت مؤمنین، یعنی بگویید به

١. النهاية ج ٢/٥٠٨: و قد يعبّر

۲. یس / ۸۲

٤. ن ، الف : ـ و آيه تطهير ... شد.

٥. كشف المراد / ٣٦٧

٣. احزاب / ٣٣

۱. انحواب ۱۱۲

٦. م ، الف : \_ يعنى امير بودن

او که: «السّلام علیک یا امیرالمؤمنین» و مسلّم دارید به حضرت امیر ـ یعنی علیّ بن ابی طالب ـ علیه السّلام ـ امارت مؤمنین را.

و حدیث ثانی: آن است که خطاب به آن حضرت نمود که تو خلیفهٔ بعد از من [هستی] و به غیر این در نص صریح از رسول الله علیه و آله در مواضع کثیره به تواتر امّت از امامیّه و غیرهم نقل شده که چون نازل شد آیه ﴿ و انذر عشیرتک الاقربین ﴾ امر نمود حضرت رسول الله د صلّی الله علیه و آله د به علی بن ابی طالب که طعامی حاضر نماید و جمع نمود آن سرور بنی عبدالمطلّب را و فرمود: کدام یک از شما وزیر و معین من می شود که بوده باشد برادر من و خلیفهٔ من بعد از من و وصیّ من؟ پس علیّ بن ابی طالب علیه السّلام د فرمود که من با تو بیعت می کنم و وزیر تو می شوم، آن سرور را اشاره فرمود که این د یعنی حضرت امیر، علیه السّلام برادر و صی و خلیفه و وارث من است بعد از من، پس بشنوید از او، و اطاعت آنچه او گوید بکنید هو .

و به قول آن حضرت - صلّی اللّه علیه و آله - که فرمود: «تو برادر منی و وصیّ منی و خلیفه منی بعد از من و اداء و حکم کنندهٔ دین و

١. «سلموا على على بامرة المؤمنين» > اثبات الهداة ج ٢٧٨/٢ و احقاق الحق ج ٢٨٨/٤
 ٢. كذا. مسلم: تسليم شده، واگذارده شده

۳. «هو خلیفتی من بعدی»  $\rightarrow$  احقاق الحقّ ج 87/0، ج 97/0 و کشف الغة ج 100/1

٥. «فانت اخى و وصيّى و وارثى و خليفتى من بعدى فاسمعوا له و اطبيعوه» - مسند حنبل، ج ١/١٥٩ - شواهد التنزيل ج ١/٢٠٠ - كفاية الطالب / ٢٠٥ - ٢٠٧ - و الغدير ج ٢/ ٢٧٩ - ٢٧٥

ملّت منی» صریحاً امامت علی بن ابی طالب ـ علیه السّلام ـ ثابت می شود.

و نیز چون امر به مؤاخات در میان صحابه فرمود و وانگذاشت در مؤاخات مگر علی بن ابی طالب علیه السّلام درا، گفت آن حضرت: یا رسول الله! مؤاخات ما بین صحابه فرمودی به غیر از من که تنها ماندم، پس آن سرور فرمود: «آیا راضی نیستی که برادر من باشی و خلیفه من بعد از من تو باشی» و مؤاخات میان خود و او فرمود.

و باز چون آن سرور تقدّم فرمود [ب ـ ۲۹۱] مر حضرت امير را به سوى اصحاب به اين نحو كه فرمود: «تسليم و سلام /\*الف/۲۱۷/ كنيد بر على به امارت مؤمنين.» چنانچه گذشت.

و گفت در شأن آن حضرت كه تو سيّدى و امام متّقين و پيش رو [ى] جبهه و دست و پا [ى] منوّران با ميمنتى ٣٠.

و به آنچه گفت در حقّ او که «این ولیّ هر مؤمن و مؤمنه است» ع حقیقت حضرت امیر در امامت ثابت است صریحاً. و نصوص در این مطالب موافق و مخالف بسیار نقل نموده اند.

و علاَّمه ـ رحمه اللَّه تعالى ـ در شرح خود گفته كه: مجموعش به

۱. «یا علی انت اخی و وصیّی و خلیفتی من بعدی و قاضی دینی» کشف الغمة ج ۱ دیا علی انت اخی و وصیّی و خلیفتی من بعدی و 71/10 و ج ۱۵۷/۱ و احسقاق الحسق ج ۱۹۲/۵، ج ۱۹۲/۵ و ج ۱۹۷/۲۱ و ۱۹۹/۲۱ و ۱۹۹ و ۱۹ و ۱۹۹ و ۱۹ و ۱۹

۲. «اما ترضی یا علی أن اکون اخاک»،  $\rightarrow$  مستدرک الصحیحین  $\rightarrow$  ۱۱۵/۸، ریاض النضرة  $\rightarrow$  ۱۵۷/۲ و کنز العمال  $\rightarrow$  ۱۵۳/۲.

٣. بسنجيد با احقاق الحقّ ج ٤ / ١١ - ٢٤ ، ج ٥ / ٦٩ ، ج ١٥ / ١٤ - ٢٥ و ...
 ٤. «انت ولى كلّ مؤمن و مؤمنة» > احقاق الحق ج ٤ / ٧٩ و ج ٥ / ٣٥

حد تواتر رسیده، مثل آنچه روایت نموده جابر بن عبدالله انصاری چنان که در شرح تجرید حاج محمود وارد است: «رواه جابر بن عبدالله الانصاری قال: قال رسول الله ـ صلّی الله علیه و آله ـ علیّ بن ابی طالب اقدم امّتی سلماً، و اکثرهم علماً، و اصحّهم دیناً، و افضلهم یقیناً، و احلمهم حلماً، و اسمحهم کفاً، و اشجعهم قلباً، و هو الامام و الخلیفة بعدی» الله علیه و آله ـ فرمود: علی بن ابی طالب ـ علیه السّلام ـ اقدم امّت من است به حسب اسلام، و اکثر ایشان است در علم، و اصحّ ایشان است در دین، و افضل ایشان است در یقین، و حاکمتر ۲ ـ یا حلم دار تر ـ ایشان است در حکم یا حلم و اقعی نفس الامری بدون اغراض دنیوی، و صاحب سخاوت تر و و قعی نفس الامری بدون اغراض دنیوی، و صاحب سخاوت تر و همّت دار تر ایشان است در قلب، و او ممّت دار تر ایشان است در ید. و شجاعتر ایشان است در قلب، و او مذکور خواهد شد.

و اهل سنّت در مقابل این نصوص از عناد سخنهای بی صورت دارند، از آن جمله این است که امر خلافت حضرت امیر علیه السّلام دارند، از آن جمله این است که امر خلافت حضرت امیر علیه السّلام به و محضر ناس که معیّن باشد به او متواتر نیست، پس بنابراین باعث حجّت نمی شود، و اگر به محضر چنینی متحقّق شده بود محلّ این خلاف نمی بود، و مثل سایر متواترات می شد، و عدم لازم، مستلزم عدم ملزوم است. [الف ـ ۲۹۲]

و گفته اند مخالفین نیز که نصّ رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ بر

۲.

١. بنگريد: احقاق الحقّ، ج ٢٣٤/٤ و ج ١٥/١٥

٢. مصنّف لفظ «حلم» و اسم تفضيل آن را «حكم» قراءت نموده كه اصحّ است

خلافت شخصی موافق حدیث امر عظیمیست [که] اگر محقق بود بایست این نحو تواتر به هم رساند که مخالفی نداشته باشد، و حدیث غدیر خم هرگاه در حضور جمعی کثیر به این نحو مذکور می شد بایست این جمع به این نحو به مردم نقل نمایند که محل شک نباشد. جواب به چندین وجه است:

اوّل: آن که اگر همهٔ امور متواتره به این نحو باید باشد ـ که نزد هیچ کس شک و محل خلاف نباشد مثل کعبه قبله /\*بر/۲۱۷ بودن، و صوم شهر رمضان غیر ا شوّال بودن ـ پس بایست علم به عدم نصّ آن حضرت بر امامت نیز مثل علم به عدم نصّ وجوب صوم شهر شوّال و عدم نصّ قبله بودن کوه ابوقبیس متواتر باشد، و عدم لازم مستلزم عدم ملزوم است، خلاصهٔ جواب آن که این کلام حقّ است تحقیقش در بعضی از متواترات، لیکن این تواتر در همهٔ متواترات لازم نیست.

دویم: آن که اگر ۲ عظیم تحققش در حضور جمعی موجب این نحو تواتر می شد؛ انشقاق قمر و سایر معجزات مرویه از آن سرور مثل اشباع خلق کثیر از طعام قلیل در یوم الدّار که تعیین خلافت حضرت امیر علیه السّلام مشد، و منفجر شدن آب از میان اصابع مبارکهٔ حضرت رسول مسلی الله علیه و آله و حرکت شجر از موضع خود که امور عظیمه اند بایست این نحو شیوع داشته باشد نزد منکرین امر نبوّت و بایست مخالفی در این معنی نیز نباشد.

و جزم است که حضرت عیسی ـ علیه السلام ـ به خدایی خود ۲۰

١. م، و، الف: عير ٢. م: ١ گر

قائل نبود، مردم حقّ را مخفی داشتند و آنچه او قائل بود کتمان نمودند و اهلکتاب بدون دلیل از راه ا معانده و مقاتله، ۲ با نصّ صریح نیز کتمان انبیای بعد نمودند از راه تعصّب باطل خصوصاً هرگاه اهل عناد کتمان نموده باشند امامت آن حضرت را علیه السّلام - به حسب حسد و عداوت که قتل اقارب ایشان به دست آن حضرت اعلیه السّلام - شد یقین که حق ظاهر نمی گردد.

و ایضاً به سبب دخول [ب ـ ۲۹۲] شبهه بر جمعی بنابر حدیث:
«الائمة من قریش» که به آن ابی بکر متمسّک شد که تصوّر نسخ
نصوص سابقه نمو دند به این عام، و موجب شکّ نصّ خاصّ به
حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ شد.

و شیخ طبری در کتاب کامل بهایی در فصل این که بنی امیّه از قریش نیستند، بلکه امیّه غلام رومی ـ که فرنگی را چنین می گفتند در اصطلاح ایشان ـ بوده از عبدالشّمس، لیک چون زیرک بود عبدالشّمس وی را آزاد کرد و به فرزندی قبول کرد و از وی فرزندان و جود آمد، مبیّن نموده که عثمان از قریش نبود مثل معاویه ع.

و اکثر علما بر آنند که شجره خبیثه که در قرآن واقع شده بنی امیّه اند لیکن کتمان می نمو دند ایشان این را و به قریش خود را منسوب می کردند. و ایضاً کتمان حقّ صریح مردم بسیار نمو ده اند، چنانچه در قرآن واقع است ﴿ یعرفونه آکها یعرفون أبنائهم و أنّ فریقاً منهم

۲. در «م» مقابله هم نیز خوانده می شود.

٤. كامل بهايي / ٢٦٩

٦. م ، الف : يعرفون

١. ن ، الف : \_ دليل از راه

٣. م: تصور

٥. ابراهيم / ٢٦

ليكتمون الحقّ و هم يعلمون﴾ أو امثال اينكه حقّ را پوشيدند با علم به آن بسيار است.

و جمعی از قوم موسی علیه السلام که گوساله پرست شدند و عالم بودند که گوساله خدا نمی تواند بود، زیاد از مردمی بودند که در مدینه حاضر بودند و مع هذا کتمان حق نمودند و به عجل و سامری قائل شدند.

و معاویه و عمروعاص علیهما اللّعنة علم به فضایل /\*الف/۲۱۸ حضرت امیر علیهالسّلام و سماع قول رسول و سلّی اللّه علیه و آله که: «یا علی حربک حربی و سلمک سلمی» و سماع قول آن حضرت و سلّی اللّه علیه و آله و ایضاً: «اللّهم و ال من والاه و عاد من عاداه و انصر من نصره و اخذل من خذله.» و ایضاً قول حضرت و سلّی الله علیه و آله و اخذل من خذله.» و ایضاً قول حضرت و الله علیه و آله و عناد نمودند و انصار حتّی طلب امامت معه حیثما دار» محاربه و عناد نمودند و انصار حتّی طلب امامت نمودند با وجود حدیث «الائمة من قریش» م پس عدم انتشار این نصوص صحیحهٔ صریحة به امامت آن حضرت به این اسباب بود.

١. م ، الف : يعرفون

٢. احقاق الحقّ ج ٢/٠٤٦ ، ج ٢٩٦/٧ و ج ٢٠/١٣

٣. منافب، ابن مغازلي / ١٦، عمدة / ١٠٤ وكشف الغمة ج ١/٤٩

٤. تاريخ بغداد | ج ٢١/١٤، الغدير ج ٢١/١٧، الغدير ج ٢١٧٧، منتخب كنز العمال
 إج ٥/٥٥، سبيل النجاة في تتمة المراجعات | ١٧٥ احقاق الحق | ج ٢٨/٥، ج ٢٨/٤٨،
 اثبات الهداة ج ٢/٢٢ و بحار الانوار ج ٢٨/٣٨

٥. بسنجيد با: احقاق الحق ج ١/١٣، ج ١/١٣، مصابيح السنة ج ١٣٧/٤ و شرح تقدمة تقويم الايمان / ٤٧-٥١

و اگر کسی گوید که به چه سبب حضرت امیر ـعلیه السّلام ـ منازعه با غاصبین خلافت و هر که به ناحق خلیفه بود نفر مود، چنانچه با طلحه و زبیر و عایشه و معاویه مجادله نمودند به نحوی که حرب جمل [الف ـ ۲۹۳] و صفّین از آن نشان می دهد.

جواب گفته می شود که در بعضی روایات واقع شده که جمعی این معنی را تشکیک می نمودند در زمان حضرت امیر علیه السّلام - آن حضرت چون استماع این شبهه نمودند بیرون آمدند از منزل مرتدیاً ۱ مور به اجتماع ناس فرمودند، و ۲ بعد از جمعیّت اصحاب و خطبه و حمد و ثنا فرمودند قائماً که: «یا معشر النّاس بلغنی أنّ قوماً قالوا: ما باله لم ینازع ابابکر و عمر و عثمان کما نازع طلحة و الزّبیر و عایشة و آن لی فی سبعة انبیاء اُسوة، فأوّلهم: نوح علیه السلام - قال اللّه - سبحانه و تعالی - مخبراً عنه. ﴿ [فدعا] ربّه ۱ آنی مغلوب فانتصر ﴾ ک فان قلتم: ماکان مغلوباً فقد کذّبتم القرآن، و ان کان کذلک فعلیّ اعذر» تمام هفت آیه که در شأن هفت پیغمبر نازل شده که ایشان با قوم خود مجادله ننموده و بطریق تقیّه سر می نموده اند و خاتم آن انبیا مجادله ننموده و بطریق تقیّه سر می نموده اند و خاتم آن انبیا غار گریختند، و تمام این حدیث در موضع خود مسنداً وارد است.

# قال: و لقوله تعالى: ﴿ انَّما وليَّكم اللَّه و رسوله و الَّذين آمنوا

۲. کذا

۱. تدا

۱. مرتدی: رداء پوشیده

٣. نسخهها : ربّ

٤. قمر / ١٥

٥. بسنجيد با بحار الانوار ج ٣٠٨/٢٨

الذّين يقيمون الصّلوة و يؤتون الزّكوة و هـم راكعون﴾ و انّـما اجتمعت الاوصاف في عليّ، ـعليه السّلام ٢.٣

این دلیل دیگر است بر امامت علی ـ علیه السّلام ـ یعنی نیست صاحب اختیار و اُولی به امور شما مگر خدا و رسول او و آنها که ایمان آورده اند، یعنی آنها که بر پا می دارند / ۴ب /۲۱۸ نماز را و می دهند زکات را در حالتی که در رکوعند، و استدلال به این آیه موقوف است بر چندین مقدّمه:

یکی: آن که لفظ «انّما» از برای حصر به آن حضرت علیه السّلام است، و دلالت می کند بر این منقول و معقول به اجماع اهل عربیّت. امّا
معقول: از جهت آن که لفظ انّ از برای اثبات است و ما از برای نفی
است قبل از ترکیب، پس چنین خواهد بود بعد از ترکیب. و نیز از
جهت عمل به استصحاب و اجماع بر بقاء این دلالت، پس معنی
[ب \_ ۲۹۳] چنین می شود که این است و غیر این نیست که چنین باید
باشد حکم، یعنی انحصار ولایت باید به ایشان باشد که در آیهٔ
مذکورهاند نه غیر ایشان.

مقدّمه دویم: آن که «ولی» به معنی أولیٰ به تصرّف است به دلیل ۱۹ نقل اهل لغت و استعمال ایشان که گفته اند: «السّلطان ولیٌ مَن لاولی له» و أیضاً «ولی دم» و «ولی نکاح امراة» میگویند و مقصود اولی به تصرف است.

٢. كشف المراد / ٣٦٨.

۱. مائده / ٥٥

٣. ر.ك : شواهد التنزيل ج ١٦١/١-١٨٤؛ احقاق الحق ج ٣٩٩/٢ و ج ٢/٢٠ ؛ عمدة / ٣٩٩/ و ج ٢/٢٠ ؛ عمدة / ١١٩ و كنزالعمال ج ٣٩١/٦.

و ثالث: آن که مراد از «ولی» در این آیه بعض مؤمنین است از جهت آن که موصوف به او صافیست که مختص بعض مؤمنین است، و الأپس اگر عام باشد ولى و متولّى عليه در اين صورت متحد مى شود و همهٔ مؤمنین با هم چنین خواهند بود، و هرگاه این مقدّمات معلوم شد پس مراد به این آیه علی علی علیه السّلام است از جهت آن که چون ۱ اجماع نمودهاند بر۲ تخصیص آیه به بعض مؤمنین، و۳کسی را۶ شک نيست كه حكم مختص على ـ عليه السّلام ـ است؛ زيرا كه خاتمه آيه كه ركوع است از احوال آن حضرت ـ عليه السّلام ـ بوده و خلاف در این نیست، چنانچه خاصه و عامه از سُدّی و مجاهد و حسن بصری و اعمش و عتبه بن ابي حكيم و غالب بن عبدالله و قيس بن الرّبيع و عبایه <sup>٥</sup> بن ربعي و ابن عبّاس نقل نمودهاند. <sup>٦</sup> و در جامع الاصول از صحیح نسائی ۷ وارد شده که آیه در باب حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ است و در تفسیر ثعلبی  $^{\wedge}$  نیز ایراد شده که آیه در شأن آن حضرت  $_{-}$ عليه السّلام ـ نزول يافته.

و اگر گویند: آیه لفظ جمع دارد چگونه مخصوص یک کس ١٦ مي تواند بود؟

جواب آن است که: در عرف عرب اطلاق جمع بر واحد شايع

٢. م ، الف : بنابر

١. م ، الف : \_ جون

٣. ن: ـ و

٤. م ، الف : - كسى را ٥. م: عتابه ٦. شواهد التنزيل / ١٦١-١٦٥

٧. ركه: فضائل الخمسة ج ٣٦٥/١ به نقل از خصائص نسائى.

٨. چاپ نشده، بنگريد: تذكرة الخواص / ١٨ به نقل از ثعلبي.

است به اعتبار تعظیم و در احادیث طرق شیعه وارد شده که جمیع ائمّة قریب به امامت به این فضیلت فایز می شود و صاحب کشّاف گفته که مراد به این آیه هر چند آن حضرت است امّا لفظ جمع جهت آن است که دیگران نیز متابعت او در این امر /\*الف/۲۱۹/ بکنند.

و ولایت را چنانچه به معنی عام مذکور شد که حمل نمی شود به معنی تصرف نیز در این آیه [الف ـ ۲۹٤] حمل نمی توان نمو دو الا امری نخواهد بود که تخصیص به خدا و رسول و امام داشته باشد، بلکه همه مؤمنین ناصر هم اند از جهت قول خدای ـ تعالی ـ ﴿المؤمنون و المؤمنات بعضهم اولیاء بعض﴾ و در بودن حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ داخل آیه خلاف نشده، بلکه آنچه خلاف نموده اند بعضی، در این باب بوده که غیر آن حضرت را نیز شامل است یا نه؟ پس اجماع در ولایت حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ هست ـ بلاخلاف، به خلاف غیرش.

و در کتاب کامل بهائی در فصل آیات داله بر وجوب لعن معاویه ایراد نموده که: «صاحب کشّاف آمی گوید که ابو ذر گفت نماز می کردم از پس رسول، سایلی برخاست و سؤال کرد کسی چیزی به وی نداد، دست برداشت و گفت: أشهد انّی سألت فی مسجد رسول اللّه فلم یعطنی احد شیئاً. علی علیه السّلام در رکوع بود اشارت کرد به خنصر خویش و در دست راست علی انگشتری بود، سایل انگشتری از دست وی بیرون کشید رسول حسلی اللّه علیه و آله چون از نماز فارغ شد سر سوی آسمان کرد و گفت: «اللّهم انّ اخی موسی سألک

٢. الف: \_كشاف

۱. توبه / ۷۱

فاعطیت سؤله او قرأ ﴿ربّ اشرح لی صدری﴾ الی قوله ﴿ سنشدّ عضدک باخیک ﴾ آپس گفت اللّهم و انا محمّد صفیک ربّ اشرح لی صدری و اجعلی لی وزیرا من اهلی علیّاً اخی اشدد به ازری» [.....] دعای رسول ـ صلی الله علیه و آله ـ تمام نشده بود که آیه ﴿اغّا ولیّکم الله ﴾ "نازل شد». <sup>3</sup>

و بعد از این ایراد نموده در آن کتاب که صدر الائمه که از علماء اهل سنّت است از سلمان از حضرت رسالت ـ صلّی الله علیه و آله ـ حدیث لزوم اطاعت حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ را نقل نموده با سایر مراتب، و گفته که قاضی القضاة در کتاب محیط آورده که خلافت علی ـ علیه السّلام ـ ثابت تر است و مؤکّد تر است از شیخین؛ زیرا که خلافت وی هم به نصّ است و هم به اختیار وحی از دیگران به اختیار تنها است. و امّا آ فضایل وی در آخر سورهٔ ﴿هل اقی﴾ [ب ـ ۲۹٤] منسست بر آن، و از اهل سنّت بعد از این بیان حدیث غدیر خم را مفصّلاً نقل نموده . مفصّلاً نقل نموده .

## ١٦ قال: و لحديث الغدير المتواتر.

این دلیل دیگر است بر امامت حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ و تقریرش این است که نبی ـ صلّی الله علیه و آله ـ گفت ـ در غدیر خم

١. م : سؤله
 ٣. مائده / ٥٥
 ٥. م ، الف : \_ است
 ٢. ن : \_ اما
 ٧. انسان / ١

بعد از رجوع از حجّة الوداع ـ: ای معاشر مسلمین! آیا نیستم من اُولیٰ به شما از اُنفس شما؟ گفتند: بلی! آن حضرت فرمود: کسی که من بوده ام مولا و صاحب اختیار او، پس علی مولای او است، خداوندا دوست باش با کسی که با او دوست باشد، و دشمن باش با کسی که با او دوست باشد، و دشمن باش با کسی که با او دشمن باشد. و خوار گردان او دشمن باشد. و ناصر باش با کسی که ناصر او باشد. و خوار گردان هر که او را خوار نماید! و همهٔ مسلمین نقل این حدیث را به عنوان تواتر نقل نموده اند؛ لیکن مسلمین اختلاف نموده اند در دلالت کردن آن بر امامت، و حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ در معاملهٔ شوری این حدیث را نقل نمود، و هیچ کس در مقام انکار او بیرون نیامد. ۲

و وجه استدلال به این نحو است که مراد از مولی اولی به تصرّف باید باشد به قرینه «الست أولی بکم من انفسکم» چنانچه ظاهر است، و به غیر این معنی صاحب بصیرت چیزی نفهمیده است از لفظ اولی در این مقام. و از علمای عامّه ابن عبدالبرّ در کتاب استیعاب گفته که بریده و ابوهریره و جابر و برّاء بن عازب و زید بن ارقم نقل نموده اند این حدیث را، و گفته است او که عمر با حضرت امیر علیه السّلام ملاقات کرد بعد از تبلیغ این معنی و گفت «گوارا باد تو را این منزلت، صبح کرد[ی] و شام کردی مولای من و مولای هر مؤمن و مؤمنه همر مؤمن و مؤمن و مؤمنه همر مؤمن و مؤمنه و گفت «گوارا باد تو را این منزلت،

١. «من كنت مولاه فعلى مولاه، اللهم و آلِ من والاه و عاد من عاداه و اخذل من خذله و انصر من نصره» مصادر ذيل صحيفة الامام الرضا/ ١٧٢ - ٢٢٤ و فضايل الخمسة ج ٢ / ٣٤٩ - ٣٨٦

۲. بنگرید: مناقب ابن مغازلی / ۱۱۶ و کنزل العمال ج ۳۹۷/٦

٣. استيعاب، ج ٢/٢٧٤

٤. «هنيئاً يا ابن أبي طالب اصحبت و امسيت مولى كل مؤمن و مؤمنه» مسند احمد، ج

و حافظ ابونعیم در کتاب ما نزّل من القرآن فی علی ۱ از اعمش از عطیه روایت نموده که نازل شد به رسول خدا در شأن /\*ب/۲۱۹/ علی (یا ایّها الرّسول بلّغ ما انزل الیک) ۲ تا آخر که در باب تبلیغ این معنی مسطور است. و ثعلبی نیز در تفسیرش از مناقب خوارزمی و او از عبدالرّحمن بن ابی لیلی و او از پدرش نقل غدیر خم را نموده است.

و ایضاً در مسند [الف ـ ٢٩٥] ابن حنبل و کتاب حافظ ابونعیم نقل شده که حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ در رحبهٔ کوفه مردم را جمع نموده و به خدا قسم داد که هر که مقدّمه غدیر را از رسول خدا ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ شنیده باشد بگوید، سی نفر از صحابه تا «عاد من عاداه» شهادت دادند. <sup>3</sup> و در مسند <sup>0</sup> با سندهای بسیار از جماعت کثیری از صحابه این مضامین نقل شده.

و ثعلبى روايت كرده كه: از سفيان بن عيينه پرسيدم كه آيه ﴿سأل سائل به عذاب واقع للكافرين ليس له دافع من الله ذى المعارج ﴾ ٦ در باب كه نازل شده؟ گفت: از حضرت امام جعفر \_عليه السّلام \_شنيدم كه از

 $<sup>\</sup>leftarrow 1/1/2$  و«بخ بخ لک یابن ابیطالب اصبحت مولای و مولی کلّ مسلم»  $\pi = 1/1/2$   $\pi = 1/1/2$  و فضائل الخمسه ج  $\pi = 1/1/2$ 

١. اين كتاب يافت نشده است؛ ولى بنگريد: النور المشتعل / ٨٦

۲. مائده / ۲۷

۳. بسنجید با النور الشتعل / ۸۸ به نقل از ثعلبی

٤. ن : دارند

٥. مسند احمد ج ٤ / ٨٨ ، ١١٨ - ١١٩ ؛ كنز العمال ج ٧/٦٥ و حلية الاولياء ج ٢٦/٥ .
 ٦. معارج / ١-٣

17

۲.

پدرانش نقل می کرد که چون تبلیغ امامت حضرت امیر علیه السّلام متحقّق شد حارث بن نعمان فهری نزد رسول اللّه عملی اللّه علیه و آله ـ آمد و گفت: آنچه گفتی اطاعت نمودیم، تو راضی نشدی تا آن که پسر عمّ خود را به امامت تفضیل دادی، این از جانب خداست یا از جانب تو!؟ حضرت رسول ـ صلی اللّه علیه و آله ـ سوگند یاد نمود که از جانب خدا است. پس روانه شد حارث بر احلّهٔ خود و گفت: اگر آنچه او می گوید از جانب حقّ است سنگی از آسمان بر ما بباران یا آنچه او می گوید از جانب فی الفور سنگی از آسمان بر سرش آمد که از مقعدش بیرون رفت و او راکشت؛ پس آیه در این باب نازل شد. و معنی آیه آن است که: سؤال کرده سؤال کننده عذابی را که واقع است از برای کافران و آن را دفع کننده نیست از جانب خداوندی که صاحب معارج است ۲.

وسیوطی در در منثور از ابن مردویه و ابن عساکر روایت کرده است از ابوسعید خدری که چون نصب حضرت امیر علیه السّلام در غدیر خم متحقق شد و حضرت رسول صلّی اللّه علیه و آله داز برای ولایت از صدا بلند نمود، جبرئیل بر آن حضرت نازل شد و این آیه را آورد که: ﴿الیوم اکملت لکم دینکم﴾ ۳. و ایضاً از ابن مردویه نقل نموده به اسناد او از ابن مسعود که گفت: در عهد / \*الف/ ۲۲۰/رسول اب من ربّی انّ علیّاً مولی المؤمنین و ان لم تفعل فما بلّغ ما انزل الیک من ربّی انّ علیّاً مولی المؤمنین و ان لم تفعل فما بلّغت

۱. بنگرید: شواهد التنزیل ج ۲۸۹/۲
 ۲. معارج / ۱-۳

٣. بنگريد: شواهد التنزيل ج ٢٨٧/٢

17

رسالته» ۱.

### قال: و لحديث المنزلة المتواتر.

این دلیل دیگر است بر امامت علی ـ علیه السّلام ـ و تقریرش آن است که نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ فرمود به حضرت امیر علیه السّلام ـ : «انت منّی بمنزلة هارون من موسی الاّ انه لانبیّ بعدی» و به عنوان تواتر این حدیث که حضرت رسول اللّه ـ صلی اللّه علیه و آله ـ حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ را به منزلهٔ هارون نسبت به موسی فرمودند نقل نموده اند، لیکن اختلاف در دلالت بر امامت کرده اند.

و وجه استدلال نزد اكثر به اين نحو است كه: حضرت امير عليه السّلام ـ به منزلهٔ هارون به موسى نسبت به آن حضرت ـ صلّى اللّه عليه و آله ـ بود در جميع منازل، چنانچه از لفظ استثناء «الاّ انّه لانبى بعدى» شمول جميع مراتب به غير نبوّت معلوم مىشود، و از جملهٔ منازل خلافت هارون است كه اگر بعد از موسى مىبود به نحوى كه در زمان حيات او خليفه بود بعد از او نيز خليفه مىبود، پس حضرت امير ـ عليه السّلام ـ ايضاً چنين است در جميع مراتب عموماً مگر نبوّت حقيقية.

و خلاصهٔ استدلال نزد بعضی چنین است که: فرمود حضرت

١. الدر المنثور ج ٢٩٧/٢

۲. صحیح بخاری کتاب المناقب ج ۸۰/۵، ح ۲۲۰؛ صحیح مسلم ج ۱۸۷۰/۱ ؛ سنن ترمذی ج ۱۸۷۰/۱ کنز العمال ج ۱۵۸/۱۳ و مسند احمد، ج ۱۷۵/۱ و نیز بنگرید: فضائل الخمسة ج ۳۱۷–۲۹۹

۲.

رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ که منزلت استخلاف من تو را در تدبیر و تصرّف در امّت ـ حال غیبت من ـ به منزلت استخلاف موسی هارون راست در هنگام غیبت موسی ـ مگر در نبوّت ـ چون بعد از ما پیغمبر مانبیّ نیست، پس این استخلاف نسبت به حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ دایمیست و اختصاصی به زمان حیات حضرت رسالت ا ـ صلی اللّه علیه و آله ـ ندارد. و معنی قول نبی که فرموده: «لانبّی بعدی» همین است لاغیر، و نصّ است بر امامت آن حضرت بلافاصله غیر آ و سبب ورود این حدیث از حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ بر این معنی منادی است به نحوی که بخاری و غیره نقل نموده اند و من بعد بیان امامت آ بلافاصله مذکور می شود.

وابن ابی الحدید که از علماء عامّه است گفته است که [الف - ۲۹۳] دلیل بر آن که آن حضرت وزیر حضرت رسول - صلّی اللّه علیه و الله -بوده است نصّ کتاب نیز هست که حقّ تعالی از حضرت موسی - علیه السلام - نقل کرده که گفت: ﴿و اجعل لی وزیراً من / \*ب / ۲۲۰ اهلی هرون اخی اشدد به ازری و اشرکه فی امری و پس مستفاد می شود که هارون بعد از موسی بهتر قوم بود، و الا ترجیح بلامرجّح و ترجیح مرجوح لازم خواهد آمد، پس آن حضرت نیز چنین است نسبت به امّت، و به نحوی که پسر آن هارون شبّر و شبیر و مشبر نام داشتند اولاد آن حضرت نیز حسن و حسین و محسن که به این معنیست مسمّی شدند.

٢. م ، الف : ـ غير

٤. طه / ۲۱

١. الف: + پناه

٣. م ، الف : \_ بيان امامت

و در قاموس اللّغة واقع است: «و شبّر كبقّم و شبّیر كقمّیر و مشبر كمحدث ابناء هارون، قیل و باسمائهم سمّی النّبی الحسن و الحسین و المحسن» ۱، لهذا آنچه هارون به موسی گفت بعد از گوساله پرستیدن قوم حضرت امیر علیه السّلام - نیز بعد از خلافت ابوبكر و خبر نمودن به آن حضرت ـ علیه السّلام - از جهت بیعت به ابوبكر در مسجد خطاب به روضهٔ مقدّسه حضرت رسالت ـ صلی اللّه علیه و آله ـ نموده همان را خواند كه یا (ابن أمّ انّ القوم استضعفونی و كادوا ـ مقتلوننی) ۳.

و تقریر استدلال را علامه ـ رحمه الله ـ در شرح این متن به این نحو نموده که تواتر حدیث نزد مسلمین حاصل است، لیکن اختلاف در بیان آن نمودهاند. و معلوم است که موافق این حدیث جهت حضرت امیر ـ علیهالسلام ـ جمیع مراتب هارون از موسی ـ [علیهالسلام] ـ نسبت به نبی ـ صلّی الله علیه و آله ـ جایز است، از جهت آن که منزلت واحده موافق استثنایی که مشروط به کثرت است و غیرعموم نیست در کم مراد از جهت استثنایی که اگر در کلام نمی بود در نبوّت حضرت امیر ـ علیهالسلام ـ داخل نمود، و اصل نیز عدم اشتراک در نبوّت آن حضرت ـ علیهالسلام ـ است، و قایل نیست کسی به کثرت این منازل درون عموم، مگر آن که به استثنایی اخراج کسی به کثرت این منازل درون عموم، مگر آن که به استثنایی اخراج آن نمایند، مثل عدد که عمومی داشته باشد که بعضی به استثنا مخرج شود.

۲. م: استضعوني

١. قاموس اللغة / ٥٢٩

٣. اعراف / ١٥٠

و از جملهٔ این منازل خلافت است بعد از نبی ـ صلی الله علیه و اله ـ بس اگر بعد از نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ باقی باشد باقی خلافت، باقی باشد معنی نسبت به آن حضرت ـ علیه السلام ـ مثل آن که در زمان حیات رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ داشت اگر باز می داشت؛ و حقّ چنین بود که حضرت امیر ـ علیه السلام ـ به نحوی که در زمان حضرت رسول خلافت را داشت بعد از رسول ـ صلّی الله علیه و آله ـ باز خلافت را داشت مثل موسی که اگر بعد از او هارون در حیات می بود شراکت حین حیات را می داشت، لیکن حضرت رسول ـ صلّی الله علیه و آله ـ چون ختم پیغمبران بود در نبوّت شریک ـ مسلّی اللّه علیه و آله ـ چون ختم پیغمبران بود در نبوّت شریک نداشته، خلافت به نحو هارون است، حضرت امیر ـ علیه السلام ـ باقی بود بدون نبوّت. ا

# قال: و لاستخلافه على المدينة فيعم للاجماع. ٢

این دلیل دیگر است بر امامت حضرت امیر - علیه السّلام - تقریرش این است که نبی - صلی اللّه علیه و آله - واگذاشت حضرت امیر - علیه السّلام - [را] در مدینه به خلافت، و اراجیف گفتند منافقین به حضرت امیر - علیه السّلام - که سبب واگذاشتن او گران بودن و احتراض و ناخوشیست که حضرت رسول - صلی اللّه علیه و آله - با او دارد، و نمی خواهد رفاقت حضرت امیر را - علیه السّلام علیه و او دارد، و نمی خواهد رفاقت حضرت امیر را - علیه السّلام علیه و الله علیه و الله علیه و الله علیه و الله علیه السّلام الله علیه و اله الله علیه و اله الله علیه و اله الله دارد، و نمی خواهد رفاقت حضرت امیر را - علیه السّلام الله علیه و الله الله علیه و الله الله دارد، و نمی خواهد رفاقت حضرت امیر را - علیه السّلام الله علیه و الله الله دارد، و نمی خواهد رفاقت حضرت امیر را - علیه السّلام الله دارد، و نمی خواهد رفاقت حضرت امیر را - علیه السّد دو الله دو الله

۱. م، الف: \_و تقرير استدلال ... نبوّت. عبارتهاى نسخهٔ ن نيز قدرى آشفته است ٢. كشف المراد / ٣٦٩

حضرت امير عليه السّلام اين معنى را به خدمت حضرت رسالت صلى اللّه عليه و آله عرض نمود، آن حضرت على اللّه عليه و آله فرمود كه: «دروغ گفتند، اين است و غير اين نيست كه تو را از جهت امور چندى واگذاشتم كه آنها را در مدينه [ب ٢٩٦] تو بايد بكنى بعد از من پس برگرد و خليفه و جانشين من باش در مدينه، آيا راضى نيستى يا على كه بوده باشى از من يعنى از جانب من و نسبت به من به منزلهٔ هارون نسبت به موسى! و فرقى كه هست آن است كه بعد از من بنى نيست و تو خليفه بعد از من بلافاصله [اى] امّا نبوّت ندارى به نحوى كه با هارون بود كه شريك با موسى و خليفهٔ او در نبوّت بود، بلكه با تو امامت است، چون بعد از پيغمبرى من / الف/٢٢١/ بيغمبرى نمى باشد و ختم است بر من پيغمبرى، پس خلافت تنها با يغمبرى نمى باشد و ختم است بر من پيغمبرى، پس خلافت تنها با تو هست بدون نبوّت.» ۱.

و هرگاه حضرت امير عليه السّلام - به اين نحو خليفه در مدينه گشت و اين مرتبه در او ثابت بود و سلب نشد، مستمرّ خواهد بود و او خليفه بر جميع مردم بعد از حضرت رسالت ٢ - صلّى الله عليه و آله - خواهد بود بدون آنكه مقدّم بر او خليفه [اى] باشد، چنانچه نسبت به هارون چنين بود.

كسى نگويد كه حضرت رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـ جمعى را

۱. «اما ترضی أن تکون منّی بمنزلة هارون من موسی الاّ انّه لانبی بعدی» / صحیح مسلم ج ۱۵۸/۱۳ ، کنزالعمال ج ۱۵۸/۱۳ ، کنزالعمال ج ۱۸۸۰۱، ج ۱۸۷۰، صحیح بخاری ج ۱۷۵/۱۰ ، مناقب ابن مغازلی/ ۲۷، مناقب خوارزمی/ ۸۳، ینابیع المودة/ ۶۹.

در مدينه خليفه نمود و ايشان ائمه نشدند.

جواب: از جهت آن که بعضی از ایشان را معزول نمود و به بعضی دیگر هیچ کس نسبت امامت نداد. و حدیث منزلت و این سخنان و مراتب فوق و تشبیه به هارون و نصّ صریح که نسبت به احدی به غیر آن حضرت علیه السّلام - نبود، شاهد این مطلب است.

واعظم دلایل نزد داعی نصّ قرآنیست در مباهلهٔ نصاری است که نزد جمیع اهل اسلام ﴿أنفسكم﴾ را تعبیر از ایشان و ﴿أنفسنا﴾ تعظیماً یا تمثیلاً به لفظ جمع حضرت امیرالمؤمنین است ـ علیه السلام ۲ ـ و کلام الهی تخمینی نیست، البته این از ذات مقدّس از همه جهت به منزلهٔ هم و در مرتبهٔ واحد باید باشد الا ما خرجه الدلیل که رسالت آن حضرت است ـ صلی الله علیه و آله ۳ ـ فعلی هذا اگر احدی امامت آن سرور را تواند نمود امامت انفس او را تواند نمود، و خلیفه به منزلهٔ نفس نیست، خصوص خلیفهٔ ناحق، چه چیز مبهم است که در خلیفه مغایرت است به خلافت نفس کسی بودن موافق کلام الله، پس خلافت حضرت امیر نمودن و مولای او بودن به نفس پیغمبر ـ صلی الله علیه و آله ـ امیر بودن در حیات خواهد بود و هیچ نفسی این تقدیم را تجویز نمی نماید. ۶

قال: و لقوله \_ صلى الله عليه و آله \_: «أنت أخى و وصيّى و خليفتى من

۲.کذا

١. أل عمران / ٦١

۳. کذا

٤. م ، الف : - و اعظم دلايل ... نمى نمايد.

## بعدی و قاضی دینی $^{\text{N}}$ بکسر الدّال. $^{\text{T}}$

و این دلیل دیگر است بر امامت حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ که حضرت رسول ـ صلی اللّه علیه و آله ـ فرمود که تو برادر و وصیّ و خلیفه منی بعد از من و اداکنندهٔ دین منی، به کسر دال به نحوی که ضبط نموده اند ارباب حدیث.

وگفتن اهل سنت که این خبر واحد است فایده ندارد، به جهت آن که در باب جواب گفته می شود که کمتر از اجماع شما تواتر این خبر نیست، و اگر مثل این حدیث در باب ابی بکر شما را می بود به نحوی که: «الائمة من قریش» آرا تعمیم نقل می کنید نقل می کردید، پس هرگاه خلافت آن حضرت [الف ـ ۲۹۷] به خصوص به این حدیث معلوم شود صریحاً نفی حدیث عام «الائمة من قریش» می نماید که نسبت به غیر آن حضرت ـ علیه السلام ـ نباشد، بلکه چون حضرت امیر - علیه السلام می شود که مقصود از این عام امیر ـ علیه السّلام . از قریش بود مفهوم می شود که مقصود از این عام خصوص حضرت امیر است، علیه السّلام.

و در کتاب اخطب خوارزم وارد است از ابن برید از پدرش: «قال: مقال النّبی مسلّی اللّه علیه و آله ۔ : «لکلّ نبیّ وصیّ و وارث و انّ علیّاً وصیّی و وارثی» <sup>3</sup>.

۱. كشف الغمة ج ١/٧٥١ و احقاق الحقّ ج ١٩٢/٤، ج ٥٨١/٦٥، ج ٥١/٧٧، ج ١٥٩/٢١، ج ٥٩٩/٢١

۳. «... كلّهم من قريش» خصال / ٤٦٩، بحار الانوار ٢٣/٣٦، فرائد السمطين، ج ١٤٨/١، صحيح مسلم ج ١٤٨/١ - ١٤٥٣ ، مسند احمد ج ٥٥/٥ و عوالم العلوم ج (٣١٥) / ٩٥ ك. مناقب

17

## قال: و لانّه افضل و امامة المفضول قبيحة عقلاً. ا

این دلیل دیگر است بر امامت آن حضرت علیه السّلام تقریرش آن است که / \* ب / ۲۲۱/ حضرت امیر علیه السّلام افضل از غیرش بود به نحوی که خواهد آمد، پس او امام حقّ است از جهت آن که تقدیم مفضول بر فاضل قبیح است عقلاً و سمعاً.

قال: و لظهور المعجزة على يده، كقلع باب خيبر، و مخاطبة الثعبان، و دفع الصخرة العظيمة عن القليب، و محاربه الجنّ، ورد الشّمس، و غير ذلك؛ و ادّعى الامامة، فيكون صادقاً. ٢

این دلیل دیگر است بر امامت حضرت امیر علیه السّلام - و تقریرش آن است که معجزهٔ کثیرهٔ چند از آن حضرت علیه السّلام - ظاهر شد، و دعوی امامت نمود با معجزه از جهت خود، و غیر آن حضرت علیه السّلام - نکرد این امور را.

امًّا مقدّمه اوّل: فتح باب خيبر نمود متفرّداً با وجود آن كه شصت يا هفتاد كس على اختلاف النسختين از رجل قوى در گردانيدن آن درب عاجز بو دند.

و با آن حضرت علیه السلام ماری عظیم در مسجد کوفه سخن کرد، پس از حضرت سؤال احوال مار نمودند، حضرت علیه السلام فرمود: از پادشاهان جنّ است و مشکل شده بود بر او مسأله ای، سؤال

١. كشف المراد / ٣٧٠

۳. ر.ک: مسند احمد ج ۸/۲، تاریخ طبری ج ۰/۲، ۳۰، کشف الغمة ج ۲۱۵/۱ و احقاق الحقّ ج ۳. ۲.۸ مسند احمد ج ۹۳/۱۸ و ج ۶۸ م

نمود؛ و من جواب گفتم. و الحال در مسجد كوفه باب التّعبان مشهور است كه اسم دربيست كه مار از آنجا داخل شده و بنى اميّه مدّتى فيل در آن بستند كه اين اسم تغيير يافته باب الفيل مشهور شود. ا

و چون [ب ـ ٢٩٧] متوجّه جنگ صفّین آن حضرت شد رسید، به مردم تشنگی عظیمی، پس امر فرمود آن حضرت ـ علیهالسّلام ـ جای خاصّی راکه بکنید و آن چاهی بود که در حوالی آن دیری واقع بود، و در حین کندن چاه به سنگ عظیمی رسیدند که عاجز شدند از نقلش ۲ جمعی، پس نازل شد آن حضرت ـ علیهالسّلام ـ و کند آن سنگ را و به مسافت بعیده انداخت، پس ظاهر شد آبی در تحت آن و مردم خوردند، و بعد از آن آن سنگ را به موضع خودش اعاده فرمود، پس صاحب دیر از موضع خود آمد و به نزد حضرت مسلمان شد، چون سؤال از احوال او نمودند گفت: این دیر را کسی به قصد کَنندهٔ این سنگ که به خدمت او برسد بنا کرده بود، چون در کتب ما تَقدّم خوانده بود / \*الف/۲۲۲ که وصیّ پیغمبر در اینموضع خواهد آمد، لیکن رفت از دنیا آن شخص بانی پیش از من، و ادراک ننمود این حضرت را ـ علیهالسّلام ـ و حرکت نمود آن مرد با حضرت ـ علیهالسّلام ـ به شام و در آن سفر شهید شد. ۳

و ایضاً محاربه نمود حضرت امیر علیه السّلام با جنّو از ایشان جماعت کثیری کشت، چون ارادهٔ ضرر به نبی علی اللّه علیه و آله ـ

 $<sup>\</sup>Upsilon \vee \Upsilon / \Lambda$  : عيون المعجزات /  $\vee$  و احقاق الحق ج

٢. الف: ثقلش / نقل: انتقال دادن، حركت دادن.

٣. ر. ك: كشف الغمة ج ٢٨١-٢٧٩/١ ، احقاق الحق ج ١٣٥/١٥ و اثبات الهداة ج ٢/٤٥٤

داشتند وقتی که به بنی مصطلق می رفت. ا

و معجزهٔ دیگر رد شمس نیز نموده شد جهت او، یعنی آفتاب که فرو رفته بود برگردانیده شد برای آن حضرت دو مرتبه. ۲

و از این قبیل امور کثیره از آن حضرت علیه السّلام متحقّق شد و دعوی امامت نمود بعد از حضرت رسالت صلی اللّه علیه و آله به اجماع.

قال: و لسبق كفر غيره، فلايصلح اللامامة، فتعيّن هو، عليه السّلام. ٣

این دلیل دیگر است بر امامت علی ـ علیه السّلام ـ و آن این است که غیر او از کسی که ادّعای امامت برای او نمودند مثل: عبّاس و ابی بکر بودند کافر قبل از ظهور نبی ـ صلی اللّه علیه و آله ـ پس صلاحیّت امامت ندارند از جهت قول خدای ـ تعالی ـ که فرموده: ﴿لاینال عهدی الظّالمین﴾ و مراد به عهد در این جا عهد امامت است، از جهت آن که جواب دعاء ابراهیم ـ علیه السلام ـ است که جهت ذریّات [الف ـ ۲۹۸] خود امامت را طلب می نمود، و این جزم است که خضرت ابراهیم ـ علیه السلام ـ با وجود شرک و فسق مستدعی امامت جهت ذریّه خود نبوده است؛ پس مقصود حضرت ابراهیم ـ علیه السلام ـ آن بود که ایشان با براءت از گناه و اسلام و توبه این مرتبه را بیابند، خدای ـ تعالی ـ فرموده که جمعی که غیر معصوم مرتبه را بیابند، خدای ـ تعالی ـ فرموده که جمعی که غیر معصوم

۱. ر.ک: اعلام الوري / ۱۸۲

۲. ر.ک: تاریخ مدینة دمشق ج ۳۸۵/۲؛ عمدة / ۳۷۶ و مناقب ابن مغازلی / ۹۸.
 ۳. کشف المراد / ۳۷۱

باشند قائل این مرتبه نیستند ، چنانچه سابق بر این از منهاج الکرامه علامه موافق روایت اهل سنّت این نقل شده.

## 

این دلیل دیگر است بر امامت علی ـ علیه السّلام ـ و آن این است که در قرآن وارد شده: ﴿یا ایّها الّذین امنوا اتّقوا اللّه و کونوا مع الصّادقین ﴾ که امر به بودن ۳ با صادقین شده، یعنی جمعی که معلوم الصّدق اند، و این متحقق نمی شود مگر در حقّ معصوم به جهت آن که غیر معصوم صدقش معلوم نیست، و به غیر از حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ به اجماع، معصومی نبوده.

# ١٦ قال: و لقوله \_ تعالى \_ : ﴿ و اولى الامر منكم ﴾ . ٥

این دلیل دیگر است بر امامت حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ و آن قول خدای ـ تعالی ـ که فرموده (یا ایها الّذین آمنوا اطبعوا الله و اطبعوا الرّسول و اولی الامر منکم (که امر به اتباع و اطاعت اولی الامر نموده

۲. توبه / ۱۱۹

٤. ر. ک: شواهد التنزیل ج ۱٤٨/١

٦. نساء / ٥٩

١. كشف المراد / ٣٧١

٣. م: نبودن

٥. كشف المراد / ٣٧١

شده و آن معصوم است، چون به غیر او به کسی ولایت جایز نیست موافق آیه (لاینال عهدی الظّالمین) و ثابت است که به غیر از حضرت امیر -علیه السّلام - نبود معصومی در آن وقت به اجماع.

## مسألة سادسه

در ادلّهٔ دالّه بر عدم امامت غير حضرت امير عليه السّلام - است قال: و لانّ الجماعة غير علىّ غيرُ صالح للامامة لظلمهم، لتقدم كفرهم. "

این دلیل اوّل است که غیر حضرت امیر علیه السّلام - صلاحیّت امامت نداشت [ب - ۲۹۸] موافق ترجمهٔ شرح علاّمه - رحمه اللّه تعالی - از جهت آن که ابابکر و عمر و عثمان پیش از ظهور نبی - صلی الله علیه و آله و سلم - از کفره بودند، پس به ایشان عهد امامت نمی رسد مطابق آیه که سابقاً گذشت.

و بعضی این کلام را تکرار سابق که «و لسبق کفر غیره» است دانسته اند، و در شرح خود گفته اند که تکرار از قلم ناسخ است، و این غلط است چنانچه بر متامّل پوشیده نیست که مدّعا مختلف است اثباتا و نفیاً، که مدّعا از کلام سابق اثبات امامت حضرت امیر علیه السّلام - است و این جا نفی امامت غیر حضرت امیر علیه السّلام - است، و لهذا علاّمه - رحمه الله - قبل از این متن گفته: «مسألهٔ سادسه در عدم امامت غیر علی - علیه السّلام - » و در سابق «مسألهٔ سادسه در عدم امامت غیر علی - علیه السّلام - » و در سابق

۲. بقره / ۱۲٤

١. الف: + از

٣. كشف المراد / ٣٧٢: يتقدّم

٤. م: سابق

٥. م ، الف : \_ است

گفته که: «دلیل دیگر در امامت علی علیهالسّلام - » ، فتدبّر!

و دعوی اجماع ایشان نیز به سبب تخلّف انصار و جمعی از بنی هاشم که از کبار صحابه اند صحیح نیست، مثل سلمان و ابوذر و مقداد و عمّار بن یاسر و سعد بن عباده و زید بن ارقم و اسامة بن زید و خالد بن سعید بن العاص که بیعت از اینها متحقّق نشده، و نقل شده که بنی حنیفة تماماً تخلّف نمو دند حتّی آن که زکات را نزد او ارسال نمی کر دند و لهذا ایشان را ابوبکر از اهل ردّه دانسته، قتل و سبی ا آنها نمو دند، عمر انکار قتل و سبی ایشان داشت، و در زمان خلافت خود ردّ سبایای ایشان نمود، و اجماع اگر مسلّم باشد با نصّ صریح بر خلافت حضرت امیر علیه السّلام فایده ندارد.

و فخر رازی در نهایة العقول آگفته که اجماع منعقد نشد بر خلافت ابوبکر در زمان خودش، بلکه بعد از فوت او در زمان خلافت عمر که سعد بن عباده مُرد اجماع ابوبکر منعقد شده، و این /\*الف/۲۲۳/ سخن نزد عقلا بسیار باطل است، چه اجماع بعد از فوت دلیل خلافت حین حیات کسی نمی شود، بلکه تقویت نقض و بطلان اجماع اوّل او الف ـ ۲۹۹] می کند، و مثل حدث بعد از طهارت و خلافت ابی بکر فلته بودن است که موافق هوای نفس و ذایقه بر عسیل ایشان از پس آمده.

۱. سبی: اسارت گرفتن زنان

۲. چاپ نشده

٤. م ، الف : \_ بر

٣. ر. ک: النهاية، ابن اثير، ج ٢٧/٣

17

قال: و قد خالف ابوبكر كتاب الله ـ تعالى ـ فى منع ارث رسول الله ـ صلّى الله عليه و آله ـ بخبر رواه هو. \

این دلیل دیگر است بر عدم صلاحیّت ابی بکر امامت را، و آ تقریرش این است که: ابی بکر مخالفت کتاب اللّه نمود در منع ارث رسول اللّه صلّی اللّه علیه و آله \_، پس ارث رسول \_ صلّی اللّه علیه و آله \_را به فاطمه \_ علیهاالسّلام \_ نداد " و مستند شد به خبری که خود روایت نموده از حضرت رسالت \_ صلّی اللّه علیه و آله \_ که انبیا ارث نمی گذارند، و آن خبر را به این عبارت نقل نمود که: «نحن معاشر الانبیاء لانورّث، ما ترکناه صدقة» <sup>3</sup>.

و عموم وجوب ارث دلالت بر خلاف این می کند و ایضاً قول خدای ـ تعالی ـ در خدای ـ تعالی ـ د و ورث سلیان داود و قول خدای ـ تعالی ـ در قصّهٔ زکریا ـ [علیه السلام] ـ ﴿ یرثنی و یرث من آل یعقوب و آ منافی این خبر است؛ زیرا که آیهٔ مذکوره مبنی بر آن است که زکریّا در استدعاء وارث مستدعی فرزندی بود که ارث از او ببرد، پس منع دیگری از علم نمی خواست، بلکه می خواست که اسباب دنیوی او به دیگری منتقل نشود و الا فیض الهی را منع نمی توان نمود و بخل از علم حرام است.

با وجود آنکه این حدیث را که مستند به آن در منع ارث شدهاند

١. كشف المراد / ٣٧٢: \_ قد

۳. م: ندارد

٤. ر.ک: صحیح بخاری، غزوة حنین، ج ٥/٢٥٠، ح ٢٧٧ و ج ٢/٣٥٥
 ٥. نمل / ٦٦

خود وضع نمودهاند و در کتب حدیث نیست، و اگر حدیث باشد بعضی گفتهاند که ممکن است که صدقه به نصب باشد که حال از ضمیر «ترکناه» باشد، یعنی آنچه ما صدقه گذاشته ایم ارث نمی گردانیم، بلکه آنچه صدقه است صدقه خواهد بود و آنچه ارث باشد ارث است.

و ممكن است معنى ديگر نيز داشته باشد غير آنچه نقل شد از سابقين و آن اين است كه ارث نمى گردانيم چيزى را كه واگذاشته و قرار نمو ده باشيم آن را صدقه، [ب ـ ٢٩٩] بلكه آنچه صدقه بوده است ما خود داده ايم و به اولاد ما صدقه جايز نيست، پس آنچه مانده ارث خواهد بود يا آن كه ارث را كه به اولاد خود ما واگذاشته به عنوان تصدق نيست كه لفظ «ما» نافيه باشد، بلكه ارث است.

۱۲ و بنابراین ممکن است که این حدیث ردّ این توّهم باشد که چون حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ از احوال منافقین خبر داشت به جهت ردّ قول ایشان این را فرموده باشد به نحوی که از شهادت عمّار و احوال قاسطین و غیره خبر داده باشند.

پس اگر فرضاً حدیث باشد هرگاه موافق / ۴ب / ۲۲۳ / ۱ خبار مکرّر ابابکر غلط در امور شرع کرده باشد، و حضرت امیر علیه السّلام او را مراجعت فرموده باشد ممکن است که در این مقدّمه نیز در معنی این حدیث ابابکر غلط نموده باشد، و ممکن نیست که حضرت امیر علیه السّلام معنی این حدیث را که خلاف قرآن واقع است اگر حقّ علیه السّلام معنی این حدیث را که خلاف قرآن واقع است اگر حقّ

١. الف: واگذاشتهايم

17

17

بود ـ ندانند با وجود آن که در عیون اخبار الرّضا واقع است که در مجلس هارون الرّشید علماء عامّه خود گفتند در باب حکم مسألهای که: «قضیّة بقول قدماء العامّة عن النّبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ انّه قال: علی أقضاکم» و کذلک قال عمر بن الخطاب: «علی اقضانا» و هو اسم جامع کأنّ جمیع ما مدح به النّبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ اصحابه من القراءة و الفرایض و العلم داخل فی القضاء».

پس هرگاه حضرت امير عليه السّلام موافق اين اقوال اقضا باشد چون اين حكم را نداند!؟ و حضرت فاطمه عليهاالسّلام - با وجود عصمت در دعوا كاذبه باشد؟ و حسنين عليهماالسّلام - اين معنى را نفهميده باشند با عصمت؟ پس ابابكر به خلاف حكم قرآن به خبر واحد كه خود وضع نموده اند منع ارث پيغمبر از حضرت فاطمه نموده.

و وارد است که بعد از منع او حضرت فاطمه علیهاالسّلام - را گفت آن حضرت به ابابکر: آیا تو وارث پدرت می شوی و من وارث پدرم [الف \_ ۳۰۰] نمی شوم؟ بتحقیق که هستی تو دروغ گو.

و ایضاً چون است که این حدیث را پیغمبر از ورثهٔ خود پنهان کرد. و اگر این حدیث صحیح بود متمسّک نمی شد حضرت امیر علیه السّلام ـ به آن و دعوی ارث نمی نمود و تصرّف نمی کرد سیف رسول اللّه و بغله و عمّامهٔ او را و حال آن که نزاع نمود عبّاس با

۱. احقاق الحق، ج ۳۲۱/۶ و ج ۳۷۰/۱۵ ۲. احقاق الحقّ ج ۲۱/۸–۲۳

حضرت امير عليه السّلام البعد از فوت حضرت فاطمه عليه السلام در اين امور به سبب ارث، پس بايست ابابكر ندهد به سبب ارث اينها را به حضرت امير عليه السلام چون جايز نبود كه آن حضرت عليه السّلام متصرّف شود اينها را.

و ایضاً حضرت فاطمه علیهاالسّلام علیه ابابکر تو وارث رسول اللّهای یا وارث او اهل او یند ابابکر گفت: بلکه وارث او اهل او یند ابابکر گفت: بلکه وارث او اهل او یند، پس حضرت فاطمه علیهاالسّلام علیه علیه و آله که به وارث او ندادید؟ گفت: شنیدم از رسول علی الله علیه و آله که به وارث او ندادید؟ گفت: شنیدم از رسول اللّه عملی اللّه علیه و آله که گفت: خدای عالی هرگاه به نبی چیزی بدهد و طعمه کرامت نماید بعد از او از خلیفهٔ بعد از او خواهد بود. و این خبر دالّ است بر کذب خبر، اوّل که تصدّق بود.

و نصّ ﴿لاينال عهدى الظالمين﴾ ٥ مانع خلافت اوست به اين ظلم، و حضرت رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـ فرمود كه: «ايـذاء فاطمه ـ عليهاالسّلام ـ ايذاء من است، و ايذاء او هر كه كند ملعون است» ٦.

و وارد است که قبل از این دعوی /\*الف/۲۲۶/ حضرت فاطمه ـ علیهاالسّلام ـ گفت به ابی بکر: من آیا وارث می شود میراث پدرم را؟ جواب گفت: نعم.

17

۱. بنگرید: صحیح مسلم ج ۱۳۷۹/۳ ح ۱۷۵۷

٢. نسخهها: الله ص ى ٢. بقره / ١٢٤

٤. ر. ک: شرح نهج البلاغه، ج ٢١٢/١٦، ٢٥٠

٥. بقره / ١٢٤

٦. «انّما فاطمة بضعة منّى يوذينى ما آذاها» احقاق الحق ج ١٨٧/١٥، ج ١٨٣/١٩، فضائل
 الخمسة ج ١٥٢/٣

قال: منع فاطمة \_عليهاالسلام \_ فدكاً مع ادعائه النحلة لها، و شهد على \_ عليهالسلام \_ و امّ ايمن، و صدّق الازواج في ادعاء الحجرة لهنّ، و لهذا ردّها عمر بن عبدالعزيز. \

این دلیل دیگر است بر طعن ابی بکر و عدم صلاحیّت او در امامت، و آن ایسن است که اظهار عداوت و تعصّب باطل بر امیرالمؤمنین علیه السّلام و بر فاطمه علیه السّلام و [ب - ۳۰۰] نمود از جهت ادّعاء فدی، پس گفت حضرت فاطمه علیه السّلام که نبی و سلّی اللّه علیه و آله به من بخشیده بود فدی را<sup>۲</sup>، پس تصدیق قول آن حضرت با وجود آن که معصومه بود نکرد، و علم داشتند که آن حضرت علیه السّلام و از اهل جنّت است.

و به شهادت نیز علی "علیه السّلام - و امّ ایمن را آورد، پس گفت ابابکر که یک مرد و یک زن کافی نیست و دیگر مرد یا زن باید تا ثابت شود بخشش، آن حضرت علیهاالسلام - و به روایتی حسنین علیهماالسّلام - و امّ ایمن نیز شهادت دادند، و ابوبکر نامه نوشت و داد فدک را به حضرت [فاطمه] علیهاالسّلام - و عمر آن را از حضرت فاطمه گرفته پاره کرد، و حال آن که در حیات حضرت رسول - صلّی اللّه علیه و آله - آن را مالک و متصرّف بود.

و بعد از امتناع عمر روز دیگر که حضرت امیر علیه السّلام - آمد به نزد ابوبکر وقتی که مهاجر و انصار در او جمع بودند، و سؤال از

١. كشف المراد / ٣٧٣

٢. ر. ک: مجمع الزوائد ج ١٩/٧ ـ کنزل العمال ج ١٥٨/٢ و ميزان الاعتدال ج ٢٢٨/٢
 ٣. کذا

سبب منع فدک نمود، او در جواب گفت: که آن فَی ع همهٔ مسلمین است، اگر اقامت شهود مقبوله بکند فاطمه ـ علیهاالسّلام ـ بر آن که رسول خدا آن را به او به بخشش داده به او می دهم و الا فلا، حضرت امیرالمؤمنین ـ علیهالسّلام ـ فرمود: ای ابوبکر آیا در حقّ ما حکم می کنی به خلاف حکم خدا در همهٔ مسلمانان!؟

ابوبكر گفت: نه!

حضرت فرمود: پس بگو اگر در دست مسلمانی چیزی باشد که ۸ مالک و متصرّف باشد بعد از آن من بیایم و دعوی کنم که از من است از کی گواه خواهی طلبید؟

گفت: از تو که ا مدّعی آنی؟

حضرت فرمود: پس چرا از فاطمه گواه میخواهی بر آنچه از متصرّف بوده در حیات رسول خدا ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ و بعد از آن نیز و از مسلمین گواه نطلبیدی!

ابوبكر ساكت شد. عمر گفت: اين سخن را بگذار كه ما قوّت احتجاج با تو نداريم، و اگر گواهان / \*ب/٢٢٤ عادل مي آوري مي دهيم، و الا تو را و فاطمه را در آن حقّي نيست.

حضرت فرمود: اى ابوبكر! قرآن خواندهاى!؟ گفت: بلى.

فرمود: خبر ده [الف ـ ٣٠١] مرا از قول خداى ـ تعالى ـ : ﴿اتَّمَا يَا عَبُولُ عَبُولُ عَبُولُ عَبْدُهُ عَبْدُهُ ٢٠ مِنْ اللَّهُ لِينْهُ عَبْدُهُ الرَّجِسُ اهلالبيتُ و يطهّركم تطهيراً ﴾ ٢ در حقّ ٢٠

۱. م: که از تو

17

ما نازل شده است یا در غیر ما؟

ابوبكر گفت: در حقّ شما نازل شده.

حضرت گفت: گواهان نزد تو گواهی بدهند که و العیاذ بالله فاطمه زنا کر ده است چه خواهی کرد!؟

ابوبكر ... گفت: بر او اقامت مىكنم مثل ساير مردم.

حضرت فرمود: اگر چنین کنی نزد خدا از جملهٔ کافران خواهی

گفت: چرا؟

فرمود: از برای آن که رد نمودهای شهادت خدا را که از برای او به طهارت حکم نموده است، و قبول نمودی شهادت مردم را به نحوی که در مقدّمه فدی نمودی، و قول اعرابی راکه بر پاشنهٔ پای خود بول میکند که گواهی داده که از پیغمبران میراث نمی باشد قبول نمودی، و از فاطمه فدی را که مالک بود گرفتی که غنیمت مسلمانان است. و بتحقیق که رسول خدا \_ صلّی الله علیه و آله \_ فرموده که: «گواه بر مدّعیست و قسم بر مدّعی علیه» تو ردّ کردی قول رسول خدا را و برعکس نمودی با اداء شهادت جمعی که خدا ایشان را تطهیر نموده، چون سخن به این جا رسید همهٔ مردم تصدیق قول آن حضرت - عليه السّلام - نمو دند و گريستند و صداها بلند شد و حضرت برخاست و به خانهٔ خود رفت.۲

١. الف: به

۲. جهت احتجاجات گوناگون وارد در قضیه فدک بنگرید: بحار الانوار ج ۲۹ / ١٨٩ - ١٢٣ و ٢١٦ - ٣٣٣

و نیز از مطاعن او این است که تصدیق از واج نبی ـ صلّی الله علیه و آله ـ نمود در ادّعای آن که حجره از ایشان است و نگردانید صدقه آن ججره ها را که از حضرت ـ صلّی الله علیه و آله ـ مانده بود.

و روایت کردهاند از فضال بن حسن که روزی گذشت بر مجلسی که ابوحنیفه با جماعت بسیار از شاگردان نشسته بود، و مشغول افاده بود، او با رفیق خود گفت: و اللّه تا ابوحنیفه را خجل و ملزم نکنم از این موضع نروم، پس به نزدیک رفت و بر ایشان سلام کرد و گفت: ای ابوحنیفه من برادری دارم می گوید: بهترین مردم بعد از حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ علیّ بن ابی طالب ـ علیه السّلام ـ است رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ علیّ بن ابی طالب ـ علیه السّلام ـ است آب ـ ۱۳۰۱ و من می گویم ابابکر است و بعد از او / \*الف/۲۲۵ عمر، جهت حجّت من دلیلی بگو که بر او حجّت کنم!

۱۲ ابوحنیفه ساعتی سر بزیر افکند پس سر برداشت و گفت: بس است از برای ایشان کرامت و فخر ایشان آن که ایشان هم خوابهٔ آن حضر تند در قبر، کدام حجّت از این واضح تر می باشد.

فضّال گفت: من گفتم این را، در جواب من گفت: که اگر آن موضع از حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ بود پس ایشان ظلماً در آن موضع مدفون شدهاند، و اگر از ایشان بود و به حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ بخشیده بودند بد کردند که رجوع کردند از بخشیده خود و عهد را شکستند.

۱. شارح علامه عبارت خواجه را از مطاعن دیگر دانسته، حال آن که این بیان تکمله دلیل و نشانگر تناقضگویی و کجاندیشی خلیفهٔ اوّل میباشد.

٢. نسخهها: است عليه السّلام

۲.

ساعتی سر به زیر افکند، پس گفت ابوحنیفه: ایشان به ازاء مهر دخترهای خود در آنجا مدفون شدند؟

گفت فضال: من گفتم این را، برادرم گفت. تا حضرت مهر زن را نمی داد بر او حلال نمی شدند چنانچه حقّ ـ تعالی ـ فرموده است: ﴿انّا احللنا لک ازواجک اللاّتی اتیت اجورهنّ ﴾ ۱.

ابوحنیفه گفت: بگو به میراث دخترهای خود در آنجا مدفون شدند!

فضال گفت: آن را نیز گفتم، در جواب من گفت که: حضرت رسول مسلّی اللّه علیه و آله ـ که از دنیا رفت نه زن داشت و به مجموع زنها هشت یک آن خانه می رسید، پس به هر زنی نه یک هشت یک می رسد، و بنابراین سر ناخنی در دفن بند نمی توانند نمود و قدری نمی شود چگونه جنازه با آن بزرگی را آنجا دفن کردند. و ایضاً ایشان نمی شود علیهاالسّلام ـ را میراث ندادند که از رسول کسی ارث نمی برد! چون شد عایشه و حفصه میراث بردند!؟

چون سخن به اینجا رسید ابوحنیفه گفت: دور کنید این راکه خود رافضیست و برادری ندارد.

و در زمان عمر عبدالعزیز به دلیل حقیّت فاطمه و چون دانست که حضرت فاطمه ـ علیهاالسّلام ـ مظلومه بود ردّ فدک به اولاد او نمود۲، و حضرت فاطمه ـ علیهاالسّلام ـ [الف ـ ۲۰۳] از جهت عدم ردّ فدک غضبناک و مکدّر از ابابکر بود، و سزاوار آن بودکه ابابکر به سبب

٢. بنگريد: شرح نهج البلاغه ج ٤١٦/١٦

ارث یا بخشش فدک را بدهد به حضرت فاطمه ـ علیهاالسّلام ـ پس موافق اخبار آزار کنندهٔ حضرت فاطمه آزار کنندهٔ رسول ـ صلّی الله علیه و آله ـ است ۱ و ملعون استّ. ۲

## قال: و اوصت ان لایصلّی علیها ابوبکر فدُفنت لیلاً. ٣

و این وجه /\*ب/۲۲٥/ دیگر است که دلالت می کند بر طعن بر این ابی بکر، و آن این است که حضرت فاطمه علیهاالسّلام درا حاضر شد وقت وفات، و وصّیت نمود که ابابکر نماز بر او نکند از جهت خشمی که بر او داشت، و از جهت منع نمودن او را از ثواب آن نماز؛ پس مدفون شد در شب و علم به هم نرسانید ابوبکر به این معنی، و پنهان نمود حضرت امیر علیهالسّلام قبر او را در شبِ دفنِ او تا آن که نماز بر آن قبر نگذارند مخالفین، و تا حال قبر او معلوم نیست.

و موافق حدیث: «الفاطمة آبضعة منّی فمن أذاها فقد أذانی» ۷، پس ایذای حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ نمودند در ایذاء فاطمه ـ علیهاالسّلام ـ و از اخبار عامّه و خاصّه مستفاد می شود که حضرت امیر و فاطمه ـ علیهماالسّلام ـ این دو منافق را ظالم و غاصب می دانستند در این واقعه، و این هر دو را کاذب و مدّعی خلاف حق و

١. نسخهها: رسولست (ص)

٥. ر. ك: اثبات الهداة ج ٢٩٤٢ - ٣٥٨، سنن بيهقى ج ٢٩/٤ و السبعة من السلف / ٢٣.
 ٦. كذا. صحيح : فاطمة ٧. ر. ك: فضائل الخمسة ج ١٥١ - ١٥١ / ١٥٥ - ١٥٥

۲.

عاق امام می دانستند، و مخالفان در صحاح خود نقل نموده اند به روایت کثیره که هر که اطاعت امام نکند و مفارقت از او کند و بمیرد، به مرگ جاهلیّت و کفر مرده است. ۱

حتّی آن که ابن ابی الحدید از کتاب سعید جوهری روایت کرده است که چون ابوبکر خطبهٔ حضرت فاطمه علیهاالسلام درا در باب فدک شنید که مشتمل بر بیان ظلم بر اوست در باب غصب فدک ابابکر ملعون بر منبر رفت و گفت: ایّها النّاس! این چه گوش دادن است به هر سخنی! این آرزوها چرا در عهد رسول خدا عصلّی الله علیه و آله بنود؟ این قصّه از بابت روباهیست که گواهش دم او بود و او ملازم جمیع فتنه ها است، می خواهد فتنهٔ پیر شده را [ب - ۲۰۳] جوان کند، استعانت مجویند آز زنان مانند امّ طحال که دوست ترین اهل او به سوی او زن زناکار بود، اگر خواهم می توانم که دوست ترین اهل او به سوی او زن زناکار بود، اگر خواهم می توانم گفت و اگر بگویم ظاهر خواهم کرد، تا مرا به حال خود می گذارند ساکتم. پس گفت: ای گروه انصار به من رسیده است سخن سفیهان شما و من دست و زبان نمی گشایم تا کسی مستحق آن نشود، چون حضرت فاطمه این سخنان را شنید به خانه برگشت.

و ابن ابی الحدید نقل نموده است که من از نقیب استاد خود پرسیدم که ابوبکر این کنایتها را باکی دارد / \*الف/۲۲۲/گفت: کنایه نیست آنچه می گوید پندارد که راست است، و مرادش علی بن ابی طالب ـ [علیه السّلام] ـ است. من تعجّب کردم و گفتم این قسم سخنها

۱. كنز العمال ج ۱ /  $777 \rightarrow (a)$  مات و لابيعة عليه مات ميتة جاهلية». ۲. م ، الف : مجوييد

را با او داشت!؟ گفت: بلی؛ پادشاه بود و هر چه می خواست می گفت و می کرد، و چون دید که انصار از جا برآمدند از آنچه حضرت فاطمه مذکور نمود، ترسید که ایشان اعانت حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ بکنند به تهدید ایشان را ساکت نمود، و نقیب گفت که: امّ طحال زن زانیه ای بود که به زنای آن مردم مثل می زدند». تمّ الکلام ۱.

و با آیهٔ تطهیر که به ایشان نازل شد کسی که این نحو سخن بگوید البته کافر است، جهت آن که نزول آیه تطهیر در شأن ایشان است که آل عبایند، و حصر فرموده است در این آیه خدای ـ تعالی ـ تطهیر ایشان را و معنیاش آن است که اراده نکرده خدای ـ تعالی ـ مگر این را که بر طرف کند از شما شرک و گناه را، و شک و هر بدی را ای اهل بیت پیغمبر، و پاک گردانند آشما را پاک کردنی. و از طرق عامّه و خاصّه احادیث وارد است که این آیه در شأن ایشان است آ، چنانچه ثعلبی از ابی سعید خدری نقل نموده و در صحاح ایشان ثابت است و اراده در این جا به معنی تکلیف نیست و الا کلّ مردم در آن شریکند. و «انّما» از جهت حصر است، و به معنی عزم و اراده ای مثل [الف ـ ۳۰۳] رادهٔ عباد نیست این اراده که در حقّ ـ تعالی ـ آن محال است. و بعد از است عضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ به جهت ایشان این استدعا حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ به جهت ایشان این معنی را شرف نزول این آیه فرمود، و اگر به معنی دیگر می بود پس امّ معنی را شرف نزول این آیه فرمود، و اگر به معنی دیگر می بود پس امّ

١. شرح نهج البلاغه ج ٢١٦/١٦

۲. کذا در نسخهها

۳. ر.ک: مسند احمد ج ۲۹۲/۱ ، سنن ترمذی ج ۱۹۲/۵ ، شواهد التـنزیل ج ۱۰/۲ و احقاق الحقّ ج ۱۰/۷ و ج ۳۵۹/۱۸

سلمه که استدعا نمود داخل کند خود را در این معنی چرا حضرت رسول \_ صلّى الله عليه و آله \_قبول ننمود؟ پس موافق ﴿ اتَّمَا امره اذا اراد شيئاً ان يقول له كن فيكون المرحتمي بود و ايشان مطهّر از كذبند، چون در قول ایشان کاذب خواهند بود؟ و الأكذب خدا لازم مي آيد.

## قال: و لقوله: «اقیلونی فلست بخیرکم و علیؓ فیکم $^{\mathsf{T}}$ . $^{\mathsf{T}}$

این کلامیست از ابابکر و ٤ از جملهٔ عامّه طبری در تاریخ و بلاذری در انساب و سمعانی در فضایل و ابوعبیده و غیرهم نقل کردهاند. و این وجه دیگر است در طعن بر ابی بکر و آن این است که یوم سقیفه ابابکر گفت: فسخ كنيد بيعت كردن با من راكه بهتر از شما نيستم و حال آن كه حضرت امير ـ عليه السّلام ـ در ميان شما است. / بب/٢٢٦/ و در خطبهٔ شقشقیّه ٥ نیز به این تصریح شده؛ این خبر اگر حتی است كه او 11 بهتر نیست پس امامت او جایز نیست، و اگر حق نیست پس او کاذب است و امامت كاذب جايز نيست؛ و عدم امامت او ظاهر مي شود.

قال و لقوله: «انّ لي شيطاناً يعتريني $^{7}$ ».  $^{\lor}$ 

این دلیل دیگر است بر عدم صلاحیّت او در امامت، و در کتب

۲. شرح نهج البلاغه ج ۱۵۸/۱۷. ٤. ن ، م : +كه

۱. پس / ۸۲

٣. كشف المراد / ٣٧٣

٥. نهج البلاغه، خطبه ٣

٦. تاريخ طبرى، ج ٢/ ٤٤٠، طبقات ابن سعد ج ١٢٩/٣ ، كنزالعمال ج ١٣٦/٣ و مجمع الزوائد ٧. كشف المراد / ٣٧٤: ان له شيطاناً يعتريه. ج ۱۸۳/٥

ایشان مذکور است که گفت: «از برای من شیطانی هست که فرو می گیرد مرا.» و این دلیل است که شیطان او را فرو گرفته در کثیر [ی] از احکام ۲، و مثل این صلاحیّت امامت ندارد.

قال: و لقول ممر: «كانت بيعة ابى بكر فلتة وقى الله المسلمين شرّها، فمن عاد الى مثلها فاقتلوه».  $^{2}$ 

این دلیل دیگر است که دلالت بر طعن ابابکر بلکه عمر هم می کند و در احادیث عامّه و کتب لغت ایشان و کلامی مذکور است که گفت:

«بیعت نمودن به ابی بکر امر دفعی بی رویّه بود، مثل بادی که بی خبر [ب ـ ۳۰۳] بجهد، خدا حفظ کند مسلمین را از شرّ این، پس کسی که عود کند به مثل این او را بکشید» فی به این نحو بیان کرد عمر خطاب بودن این بیعت را، و تصریح نموده بر این که این امری است باطل که مثل این مقاتله دارد و این تخطئهٔ عظیم و مذمّت بسیاری است.

## قال: و شكّ عند موته في استحقاقه للامامة. ٦

این دلیل دیگر است که دلالت می کند بر عدم امامت ابوبکر، و آن این است که گفت چون حاضر شد وفات او: «کاش بودم که سؤال کننده از رسول الله ـ صلّی الله علیه و آله ـ که آیا انصار را در این امر

٢. الف : حكام

۱. م: هشت

٤. كشف المراد / ٣٧٤: - المسلمين

٣. ن ، م : لقوله

٥. ر. ک : شرح نهج البلاغه ج ٢٦/٢ و ٢٦٤/١٧ ، اثبات الهداة ج ٣٤٢/٢ و النهاية ابن اثير ج
 ٢. کشف المراد / ٣٧٤

حقّی هست. گفت: «نیز کاش بودم در ظلّه و سایهٔ بنی ساعده که دست بر دست احد رجلین زده بودم، پس او امیر بود و من وزیر او می شدم. آ و اینها همه دلالت تمام دارم که او شکّ در استحقاق امامت خود داشت و مضطرب در صحّت آن بود، و تصوّرش آن بود که دیگری اولی از اوست به خلافت.

قال: و خالف الرّسول (ص) في الاستخلاف عندهم و في تولية من عزله، عليه السّلام. ٢

این طعن دیگر بر ابی بکر است و آن این است که مخالفت رسول الله ـ صلّی الله علیه و آله ـ نمود ـ بنابر زعم اهل سنّت ـ در این که طلب خلیفه نمو دن نمود ، چنانچه ابن ابی الحدید روایت نموده که ابوبکر در وقت جان کندن به عثمان / \*الف/۲۲۷/گفت که: «بنویس در این باب که عمر خلیفه باشد» و در مابین این سخن غش کرد. بعد از آن که به هوش آمد ما بقی کلام خود را تمام گفت و هیچ کس به نحوی که به حضرت رسول ـ صلّی الله علیه و آله ـ نسبت هذیان دادند به او نداد. و این معنی بدعت بود به زعم ایشان، از جهت آن که پیغمبر خود قرار نمودن مخالفت با طریقه نبی است، و مخالفت فعل نبی خود قرار نمودن مخالفت با طریقه نبی است، و مخالفت فعل نبی

۱. «لیتنی یوم ظلة بنیساعدة کنت ضربت علی ید احد الرجلین» اثبات الهداة ج ۳۹۸/۲ و شرح نهج البلاغه ج ۱۹۲/۱۷

٢. كشف المراد / ٣٧٤

٣. شرح نهج البلاغه ج ١٦٥/١ و بحارالانوار ج ١٩/٣٠

بدعت و موجب طعن است.

و ایضاً مخالفت نمود در آن که خلیفه کرد کسی را که عزل نموده بود او را نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ از جهت آن که حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ [الف ـ ٢٠٤] عمر بن خطّاب را خلیفه نکردمگر آن که فرستاد او را به جنگ خیبر پس گریخت و برگشت، و او را متولّی امر صدقات نمود، پس شکوه نمود عبّاس از او نزد رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ او را معزول نمود، و انکار نمودند صحابه بر ابی بکر این امر را ـ یعنی استخلاف عمر را ـ تا آن که گفت طلحه مر ابو بکر را: «والی کردی بر ما و مسلّط نمودی درشت غلیظی ۱ را».

۱۱ قال: و فى التّخلّف عن جيش اسامة مع علمهم بقصد التّنفيذ، و ولّى اسامة عليهم فهو أفضل، و على ـ عليه السّلام ـ لم يولّ عليه أحداً و هو أفضل من أسامة ٢.

این دلیل دیگر است بر طعن در ابی بکر، و آن این است که: مخالفت قول نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ نمود از جهت آن که حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ امر به ابی بکر و عمر بن خطّاب و عثمان نمود در ضمن امر «نفذّوا جیش اسامة» که او را ولی و حاکم بر ایشان نمود یعنی گفت که در جیش اسامه بروید و آماده کنید آن را! و بیان این معنی آن است که: حضرت نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ

١. اثبات الهداة ج ٢ / ٣٥١ و ٣٦٨
 ٢. كشف المراد / ٣٧٥: بقصد البعد

۲.

17

۲.

دربیماری بودگفت چند بار مکرّر به عنوان خطاب با سایر صحابه که بروید به جیش اسامه، و این هر سه بودند داخل جمعی که از جیش اسامه بودند. و فرمود رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـ: «لعن الله تصريح به اين لعن نمو ده ٢.

و طبری در تاریخ خود و جوهری در کتاب سقیفه و واقدی و محمّد بن اسحق به دو سند گفته اند که خصوص این دو نفر مأمور به رفتن با اسامه و جیش او بر سبیل تعیین بودند، و از قول اکثر اهل سنّت معلوم است که عثمان / بب/۲۲۷ نیز داخل بوده. و صاحب کتاب عقد ۳ تصریح به عثمان نموده.

و ابن ابي الحديد در شرح نهج البلاغة اعتراف نموده كه ابوبكر را بسیاری از محد ثین گفته اند که داخل جیش بود، و بلاذری که از ثقات 17 اهلسنّت است در تاریخ خود و سعد بن محمّد بن مسعود الکازرونی كه از متعصّبين جمهور است ايضاً [ب - ٣٠٤] در تاريخ خودكه مسمّى است به کتاب المنتقى في مولود المصطفى تصريح نموده كــه ابــوبكر و عمر داخل جنگ اسامه بودند با وجوه مهاجرین وانصار. و ایراد نموده که گفتند مردم: این غلام کم سنّ مناسب نیست که امیر مهاجرین باشد، پس غضب نمود رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـغضبِ شديد بر ایشان، و قسم یاد نمود که سزاوار امارت هست او، و بخاری نیز این را در چندین موضع از صحیح خود نقل نموده، و ابن اثیر از علمای

١. بسنجيد با اثبات الهداة ج ٢ / ٣٨٣ ٢. الملل و النحل، ج ١/٣٥

۳. بظاهر ع*قدالفريد* منظور است.

ایشان در کامل التّواریخ چنین نقل نموده ۱.

و ایراد نمودهاند مورّخین که ابابکر و عمر تا بودند اسامه را امیر مي گفتند، و وارد شده كه اسامه بعد از فوت آن حضرت ـ صلَّى الله عليه و آله ـ بر در مسجد ايستاد و فرياد نمود كه اي معاشر مسلمين. تعجّب از رجلی که پیغمبر مرا امیر او کرد الحال او مرا عزل نموده و مى خواهد امير من باشد. و صاحب روضة الاحباب نيز نقل نموده كه ابابكر و عمر و عثمان بودند داخل جيش اسامه، و محمّد بن عبدالکریم شهرستانی در کتاب ملل و نحل گفته که حضرت رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـ گفت: «جهّزوا اسامة لعن الله من تخلّف عن جیش اسامة.» ۲ و شک نیست که واجب شده بود بر ایشان این رفتن، پس تخلّف کردند و نرفتند با آن که حکم فوری بود موافق اخبار، و اسامه را منتظر نمو دند و عدم جمعیّت جیش و تأخیرش اثم بود. و شیخ طبری در قصّهٔ موت نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ ایراد نموده که در حین شدّت بیماری چون معلوم آن حضرت ـ صلّی الله عليه و آله ـشدكه ابوبكر در مسجد به نماز جماعت مشغول شده با ضعف خود به مسجد رفت و نماز به جماعت گذاشت، و هیچ التفاتی به نماز وی نکرد، بلکه استیناف کرد، و چون نماز کرد به خانه آمد ابوبكر و عمر حاضر شدند آن حضرت ـ صلّى الله عليه و آله ـ فرمود: نه من شما را گفته بودم که در لشکر اسامه به حرب روید!؟ ابوبکر

۱. بنگرید: من حیاة الخلیفة عمر بن الخطاب / ۳۵ ـ ۳۸ به نقل از تاریخ طبری ج ۳ / ۱۸۸،
 تاریخ الخلفاء / ۱٤۲

٣. م ، الف : نمودن

گفت: یا رسول الله! نخواستم خبر تو از کسی پرسم باز آمدم، اسامه را بخواند و گفت: بیرون رو با اصحابی که نامزد [الف ـ ٣٠٥] کرده ام برو تو زود، برو ا! تم کلامه ٢.

و واقع شده در تواریخ معتبره که معلوم بود سبب تعجیل، و میدانستند قصد پیغمبر را ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ و تخلّف نمودند از جهت آن که قصد آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ آن بود که بعد از موت آن حضرت خلافت را صاحب نشوند، و به این سبب ایشان را به جیش اسامه فرستاد، و ، چنانچه مذکور شد که همهٔ روات کافهٔ نقل منوده اند که ابوبکر و عمر در حال خلافت خود سلام بر اسامه می کردند به امارت و با او مخاطبه می نمودند به لفظ امیر به غیر حضرت امیر /\*الف/۲۲۸ ـ علیه السّلام ـ که از او نقل نشده این معنی، و آن حضرت ـ علیه السّلام ـ را با او نفرستاد و از گردانیدن اسامه را امیرلشکر و بودن در آن لشکر ابوبکر و عمر و عثمان افضلیّت او مستفاد است، پس او افضل از این هر سه بود، و علی ـ علیه السّلام ـ افضل از اسامه بود و کسی بر حضرت علیّ بن ابی طالب ـ علیه السّلام ـ ولایت نداشت به گفتهٔ نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ پس حضرت امیر ـ ۱۹ ـ ولایت نداشت به گفتهٔ نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ پس حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ افضل ناس بود کافهٔ.

و حاصل مدّعا آن که از آنچه مذکور شد معلوم می شود که اسامه افضل از این هر سه بود به حکم عصرت رسول ـصلّی الله علیه و آله

۱. م : ـ برو

٢. بسنجيد با اثبات الهداة ج ٢/٧٢٦ و بحارالانوار ج ٣٠ / ٢٢٧ - ٤٤٢
 ٣. نسخهها : را عليه السّلام

ـ و حضرت امير ـ عليه السّلام ـ افضل از اسامه، پس بر همه افضل بو د بر اين قياس، و تفضيل مفضول جايز نيست.

قال: ولم يتوّل عملاً فى زمانه و اعطاه سورة براءة، فنزل جبرئيل عليه السلام ـ و أمره برده او آخذ السورة منه، و ان لايقرأها الاّهو أو أحد من أهله، فبعث بها عليّاً، عليه السّلام ٣.٢

این طعن دیگر است بر ابی بکر، و آن این است که والی نکر در سول - صلّی اللّه علیه و آله - در زمان حیات خود ابابکر را در امری هرگز به غیر از آن که سورهٔ براءت را به او داد حضرت رسول - صلّی اللّه علیه و آله - او را امیر حاج نمود که در موسم حجّ بر مردم بخواند، پس چون طیّ بعضی از راه نموده بود نازل شد جبر ئیل - علیه السّلام - بر نبی - صلّی اللّه علیه و آله - و امر نمود که آن حضرت - صلّی اللّه علیه و آله - ردّ ابابکر نماید. و بگیر د سوره را از او [ب - ٣٠٥] و قراءت نکند بر مردم مگر حضرت رسول - صلّی اللّه علیه و آله - یا یکی از اهل آن حضرت - صلّی اللّه علیه و آله - یا بکی از اهل آن حضرت - صلّی اللّه علیه و آله - یا بخی از اهل آن اللّه علیه و آله - یا بخی از اهل آن حضرت رسول - صلّی اللّه علیه و آله - بس فرستاد حضرت رسول - صلّی اللّه علیه و آله - حضرت امیر را - علیه السّلام - به عقب ابابکر که سوره را حضرت امیر - اخذ نماید و بر مردم بخواند، و والی را حضرت امیر - علیه السّلام - اخذ نماید و بر مردم بخواند، و والی

۱. م: بروه

۲. بنگرید: تفسیر طبری، ج ۱ / ۲۵، صحیح بخاری ج ۲۷۱/۲ و ج ۲۲۸/۵ و ج ۲۲۸/۵ و ج ۲۷۱/۲ و ج ۲۲۸/۵ ، شواهد سنن ترمذی، ج ۲۷۵/۵ ، مسند احمد ج ۲۸۳/۳، ج ۱۹۶۲ ، کشاف ج ۲۳۹/۲ ، شواهد التنزیل ج ۲۳۹/۱ ، ینابیع المودة / ۸۸.
 ۳. کشف المراد / ۳۷۵ : فأمر ه

نمود حضرت امير عليه السّلام ـ را در آن سال بر مردم حاج، و اين دلالت دارد كه ابابكر امارت اهل حج را قابل نبود. پس چون قابل امارت همه مردم بعد از رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـ خواهد بود. و ظاهر است كه كسى را كه اعتماد نباشد بر او به قراءت سوره [اى] و اداى آن در حيات رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـ چگونه اعتماد بر امامت او بعد از نبى ـ صلّى الله عليه و آله ـ خواهد بود.

قال: و لم يكن عارفاً بالاحكام حتّى قطع يسار سارق، و احرق بالنّار، و لم ^ يعرف الكلالة. و لاميراث الجدّ، و اضطرب فى احكامه، و لم يحدّ خالداً و لااقتصّ منه. \

این طعن دیگر است در ابی بکر، و آن این است که عارف به احکام شرع نبود، پس جایز نیست نصب او در امامت از جهت آن که قطع نمود /\*ب/۲۲۸/ دست چپ دزدی را و این خلاف شرع است. و فخر رازی گفته که در سرقت اوّلی قطع ید یسری خلاف اجماع همه مسلمین است.

و سوخت فجأةً سلمى را به آتش با آن كه او توبه كرد، و گفته اند كه در ميان آتش بلند شهادتين مى گفت و حضرت رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـ منع نموده سوختن در آتش را، و فرموده است: «لايعذّب بالنّار الاّ رتّ النّار».

و سؤال کرده شد از کلاله، پس نمی دانست که چه جواب بگوید ۲۰

١. كشف المراد / ٣٧٦

٢. منهاج ابن تيميه ج ١٢٦/٣ و اثبات الهداة ج ٢٦٨/٢ تجريد الاعتقاد / ٢٤٨

در این امر بعد از آن گفت که می گویم در این جا برای خود، پس اگر حقّ است از جانب من است، و اگر خطاست پس از جانب من است، و شیطان و خود را با شیطان شریک نمود، و شکّ نیست که حکم برای خود باطل است. ۱

و کلاله را گفته اند: وارثیست که نه ولد باشد و نه والد، بلکه برادران پدری و مادری و یا پدری تنها، یا [الف ـ٣٠٦] مادری تنهایند، چنانچه از آیات سوره نساء ۲ معلوم می شود.

م و اب را که به معنی گیاه و مرعاء حیوانات است نمی دانست، چنانچه صاحب کشّاف روایت کرده است عدم علم او را. ۳

و جدّه[ای] آمد و از عمیراث خود سؤال نمود، پس گفت: نمی بابم از برای تو چیزی در کتاب خداو نه در سنّت پیغمبر ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ برگرد تا سؤال نمایم حکم خدا را، پس خبر داد به او مغیرة بن شعبة و محمّد بن مسلمة که پیغمبر ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ سدس به جدّه می داد <sup>0</sup>.

و مضطرب بود در بسیار از احکام، و بود مستفتی و سؤال نماینده از صحابه در احکام، و این دال است بر قلّت و قصور معرفت و علم او. و کشت خالدبن ولید مالک بن نویرة را، و خواست زوجه او را

٢. ر. ك: اثبات الهداة ج ٢/٨٦٨ و السبعة من السلف / ٨٥

۳. مجمع الزوائد ج ۸/۵ ، بحارالانوار ج ۱۹۳/۳۰ و الكشاف ج ۲۲۰/۶ ط دار الفكر ٤. م : + او

٥. ر. ک: شرح القوشجی / ۷۰۷ ، سنن بیهقی ج ۲۳٤/٦ و بحارالانوار ج ٥٠٧/٣٠

همان شب کشتن او، و با او مضاجعه نمود، پس حد نَزَد او را در این زنا، و نکشت او را به قصاص، و عمر اشاره نمود بر او به قتل و عزلش، پس گفت: غلاف نمی کنم شمشیری را که خدا کشیده بر کفّار ۱.

قال: و دفن فى بيت رسول الله \_ صلّى الله عليه و آله \_ و قد نهى الله \_ تـعالى \_ عـن دخوله فى حياته؛ و بعث الى بيت اميرالمؤمنين \_ [عليهالسلام] \_ لمّا امتنع من البيعة فاضرم فيه النّار و فيه فاطمة و جماعة من بنى هاشم، و ردّ عليه الحسنان لمّا بويع، و ندم على كشف بيت فاطمة، عليهاالسّلام.

و اینها مطاعن دیگر است د ر خلافت ابی بکر و تقریر آن این است که وصیّت نمود که دفن کرده شود در خانهٔ /\*الف/۲۲۹/ رسول مسلّی اللّه علیه و آله ـ و خدای ـ تعالی ـ نهی کرده بود از دخول در آن بیت بدون اذن پیغمبر ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ حین حیات رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ حین حیات رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ لقوله تعالی: ﴿یا ایّها الّذین آمنوا لاتدخلوا بیوت النّی الاّ آن یؤذن لکم﴾ ۲ و خانه از رسول بود موافق قول خدای ـ تعالی ـ که بیوت النّبی در قرآن واقع شده و بیوت به نبی اضافه شده، و اگر حجرهٔ عایشه گویند جهت تمیّز که در خانه ها معلوم است که نسبت به خدمه حجره را می دهند. پس منع مستمرّ است، و بعد از موت که به خدمه حجره را می دهند. پس منع مستمرّ است، و بعد از موت که اذن ممکن نیست به طریق [ب ـ ۲۰۳] اولی خواهد بود این منع، لیکن در متن تصریح به وصیّت نشده و در طعن او این ضرور بود و الاّ بعد از متن تصریح به وصیّت نشده و در طعن او این ضرور بود و الاّ بعد از

١. ر. ك: اثبات الهداة ج ٢/٢

۲. احزاب / ۵۳

مرگ طعن بر او این امر نمی شود و این معنی را شیخ طبری در کتاب کامل بهایی در باب موت خلفا نقل نموده که ابابکر این وصیّت نمود، لیکن گفت که اذن دفن نزد آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ حاصل نمایند اگر مأذون شوید در جنب او دفن کنید. و الا در مقبرهٔ مسلمین دفن کنید ۲.

و دیگر چیزی که آیا چه نحو اذن حاصل می توان نمود و به فعل آمد اذن تا نه قلمی ننموده کسی، و این معلوم است که با وجود منع دخول در بیت نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ حین حیات دفن نمودن او آنجا صورت نداشت ".

و فرستاد ابی بکر جمعی را به خانه حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ چون امتناع از بیعت نموده بود که افروخته شود در آن خانه آتش، و در آن جا حضرت فاطمه ـ علیه السّلام ـ و جماعتی از بنی هاشم بودند، و بیرون کشیدند حضرت امیر را ـ علیه السّلام ـ به جبر از خانه، و با او بود زبیر در خانه، پس شکستند شمشیر او را و بیرون کردند از آن موضع جمعی را که بیرون کردند، و زدند حضرت فاطمه را ـ علیه السّلام ـ و ساقط شد از او طفلی که اسم او را عصس نموده بود رسول، صلّی الله علیه و آله.

و حضرت امام حسن و امام حسين ـ عليهماالسّلام ـ چون مردم بيعت با ابى بكر نموده بودند آمدند با جمعى از بنى هاشم و غير ايشان

۱. بنگرید: کامل بهایی ج ۱۳۳/۲ به مضمون دیگر

۲. م: ـ كنيد ٢. كذا ، جمله ها قدري آشفته است

٤. م: - را

و با او حجّت نمودند و گفتند حسنین که خلافت را به خلاف حقّ تصرّف نموده [ای] و این مقام مقام جدّ ماست و از جدّ تو نیست این مرتبه و این مکان، و تو اهل این نیستی.

و چون وقت مرگ ابوبكر شد در آن حين گفت: «كاش من ترك خانه فاطمه عليهاالسّلام كرده بودم و كشف آن بيت نمى كردم». او اين دالّ است كه خود نيز خطاى خود را مى دانست چون معاينة در حين موت احوال خود را مشاهده نموده بود و ملائكة عذاب را در امر خود [الف ـ ٣٠٧] ديده بود.

و در شرح حاج محمود وارد است که طبری در تاریخ خود نقل نموده که: ان عمر بن الخطّاب قد أتی منزل علیّ علیه السّلام فقال و الله لأحرقی علیکم او لتخرجی للبیعة. و ذکر الواقدی ان عمر قد جاء الی علیّ فی عصابة فیهم اسید بن الحصین و سلمة بن اسلم فقال: اخرجوا و لنحرقها و نقل ابن حرانه فی غرره، قال زید بن اسلم: کنت ممّن حمل الحطب مع عمر الی باب فاطمة حین امتنع علیّ و اصحابه علیهم السّلام من أن یبایعوه، فقال عمر لفاطمة حین امتنع علی و اصحابه اخرجی من البیت و الاّ حرّقته و من فیه. قالت: و تحرق علی ولدی؟ قال: ای و الله /\*ب/٢٢٩ و لیخرجنّ و لیبایعنّ. قال ابن عبد ربّه. و هو من أعیان السّنة فامّا: علیّ و العبّاس فقعدا فی بیت فاطمة و قال ابوبکر لعمر: ان اَبیا فقاتلهما، فاقبل بقبس من نار علی أن یضرم علیها النّار فلقیته فاطمه علیهاالسّلام فقالت: یابن خطاب اجئت لتحرق

۱. «فوددت أنى لم اكشف بيت فاطمة (ع)» ﴾ تاريخ طبرى ج ٦١٩/٢ ، ميزان الاعتدال ج ٢١٥/٢ و سبعة من السلف / ١٦.

ديارنا ؟ قال: نعم. و ايضاً قد روى، مصنّف كتاب المحاسن و انفاس الجواهر» ٢.

نحو هذا قال علاّمة، ابن المطهّر الحلّى ـ رحمه اللّه تعالى ـ:
«فلينظر العاقل من نفسه هل يجوز له ان يقلّد هؤلاء النّاقلين ـ يعنى فى
البيعة ـ ان كان نقلهم هذا صحيحاً بعيداً عن التّهمة، و انّهم قصدو لبيت
النّبى و احراق اولاده على شيء لا يجوز فيه الانتقام و لا يحلّ به سببه
هذه العقوبة مع مشاهدتهم تعظيم النّبى ـ صلّى الله عليه و آله ـ ايّاهم،
و روى انّه ذات يوم يخطب النّبى فعثر الحسين و هو طفل صغير فنزل
من منبره و قطع الخطبة و حمله على كتفه و صعد المنبر، ثمّ اكمل
الخطبة مع ان جماعة لم يبا يعوا قطّ، و هلاّ امر بقتلهم و بأى اعتبارٍ
وجب الانقياد الى هذه البيعة، فان النصّ غير دال عليها و لاالعقل».

و از روایات مستفیضه محفوفهٔ به قراین جلیّه معلوم شده که حضرت فاطمه علیهاالسّلام درا۳ ترسانیدند بلکه تازیانه و سر<sup>3</sup> شمشیر بر او زدند تا او را مجروح کردند، و فرزند او ساقط [ب ۲۰۷] شد، و در حین فوت نیز اثر ضرب در بدن مبارک او گفتهاند که بود.

پس آنچه مذکور شد از اهل تواریخ و معتمدین اهلسنّت به افروختن نار و ایذای حضرت فاطمه نمودن و گفتن ابوبکر که اگر حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ و عبّاس بیعت نکنند هـ ر دو را مـقتول

17

17

۱. کذا

۲. بنگرید: الامامة و السیاسة ج ۱۹/۱، الطرائف ج ۲۳۸/۱، تاریخ الطبری ج ۹۸/۳، و العقد الفرید ج ۳/۸۳ ط: مصر
 ۳. نسخه ها: را (ع)

٤. ن : ـ سر

17

نمایند و بکشند استفاد شد که صحیح دانسته اند معتمدین مور خین ایشان این اخبار را نسبت به این هیزم کشان جهنم که از جملهٔ حمّالهٔ الحطب اند و خود قایلند به این امور. و جمع کثیری از یهود و نصاری که بودند در آن وقت حکم به افروختن نار بر ایشان نشده، و جمع کثیری از اکابر صحابه که امتناع از بیعت با ابابکر نمودند حکم افروختن آتش بر ایشان نیز نشد.

و اسامة بن زيد با لشكرش بيعت ننمودند تا فوت / \*الف / ٢٣٠ اسامه، و گفت كه: حضرت رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـ مرا امير ايشان نمود نه ايشان را امير من، و امر به افروختن آتش جهت او ننمودند. و سعد بن عباده تا حين فوت با قبيله اش بيعت ننمودند. و حضرت خضر و الياس ـ عليهما السّلام ـ بيعت نكردند و جمعى كثير در بيعت داخل نبودند، چنانچه سابق مذكور شد؛ و مع هذا دعوي اجماع باطل مى كنند.

و بر فرض تحقق اجماع خلافت را ایشان از اصول دین نیز نمی دانند، و می گویند از ارکان ملّت نیست، بلکه متعلّق به مصالح عباد است و خود نفی اجماع نموده اند و به سبب این نحو اجماعی که جبراً نیز متحقّق نشده با حضرت فاطمه ـ علیهاالسّلام ـ که رسول اللّه ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ فرمود: «فاطمة بضعة منّی فمن آذاها فقد آذی اللّه.» "این نحو سلوک نموده خانهاش را به

٢. م ، الف : ـ با

۱. نسخهها: بکشید

۳. پیش از این مصادر آن بیان شد.

آتش به جهتِ بیعتِ بدعت بی جهت خراب امی کنند و به معصومی که وصی رسول الله ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ است تکلیف بیعت می کنند و خلافت خود را اجتهاد می دانند، و مع هذا این نحو آتشی را که افروخته انداهل [الف ـ ۳۰۸] سنّت می خواهند خس پوش نمایند. و متبصّر به حق نمی شوند از این امارات، و اگر کسی به اجتهاد، تشیّع ۱، و لعن خلفای جور راحق داند واجب القتل می دانند، و وقتی که وفات ابی بکر حاضر شد گفت: «کاشکی ترک بیت فاطمه ـ علیهاالسّلام ـ نموده بودم و کشف بیت او نکرده بودم چنانچه سابق مذکور شد. و این امور دالّ است بر خطاهای آن . . . ٤.

قال: و امر عمر برجم امراة حامل و اخرى مجنونة، فنهاه على \_ ١٢ عليه السّلام \_ فقال: لولا على لهلك عمر. ٥

این طعنیست بر عمر که ممتنع است با آن امامت او، و تقریرش این است که نزد عمر آوردند زنی که بتحقیق زنا کرده بود و او حامله بود، و همچنین زن مجنونه که زنا نموده بود، پس عمر امر کرد به رجم آن زن حامله و مجنونه، پس گفت حضرت امیر علیه السّلام اگر زن زنا کرده طفل او تقصیر ندارد، صبر باید نمود تا وضع حمل او بشود، و مجنونه مکلّف نیست. پس عمر گفت: «لولا علی لهلک عمر» آ. پس

٢. كذا / بظاهر: تشنيع

٣. م : نيت

١. م : خواب

٤. م : معلوم

٥. كشف المراد / ٣٧٧

٦. بنگريد: فرائد المسمطين ج ٣٤٩/١ ، مناقب خوارزمي / ٣٨

17

معلوم می شود که آن قدر سفیه بود که مجنونه نمی دانست مکلف نیست، و گناه والده نمی دانست موجب قتل و ضرب طفل نمی گردد. و در شرح حاج محمود ـ رحمه الله ـ وارد است «و منها ما نقل من أن رجلاً جاء الی عمر فقال انّی اُحبّ الفتنة و أبغض الحقّ و اشهد بما لم أره، فقال / \*ب / ٢٣٠ / عمر قدّموه فاضربوا عنقه، فلّما قدّم لیقتل اقبل علیّ ـ علیه السّلام ـ فقال: ما شأن هذا ؟ فاخبروه، فقال: لیقتل اقبل علیّ ـ علیه السّلام ـ فقال: ما شأن هذا ؟ فاخبروه، فقال: کذا و فاتاه، فقال: کذا و فات مدّق، فانّه یحبّ الفتنة و هی أهله، و یبغض الحقّ و هو الموت، و یشهد لرسول الله بالرّسالة و لم یره، فقال عمر: صدقت یا الموت، و یشهد لرسول الله بالرّسالة و لم یره، فقال عمر: صدقت یا ابالحسن! خلّوا سبیله». آ و این را ابوالحسن فارسی از اهل سنّت در کتاب شفاء فی تعریف کتاب عرایس نقل نموده، و قاضی عیّاض ۳ در کتاب شفاء فی تعریف حقوق المصطفی ایراد نموده.

وایضاً [ب-۳۰۸] در صحیح بخاری و صحیح مسلم که موافق حق و به طریق صحیح بخاری از جهنم و <sup>۶</sup> از اعاظم معتمدین اهلسنت است نقل است که: حضرت رسول - صلّی اللّه علیه و آله - در حین احتضار فرمود که دوات و مثل کاغذی حاضر نمایید تا آنچه حقّ باشد بنویسم که امّت بعد از من اختلاف نکنند، عمر مانع شد و گفت که پیغمبر - صلّی اللّه علیه و آله - هذیان می گوید، میارید آن را، و میان

۱. م: اجب

٢. فرائد السمطين ج ٧٣٧/١، احقاق الحق ج ١٨/٢، ج ٤٤/٢/١٧ و شرح تقدمة تقويم
 الايمان / ١٩٥ هـ.

٤. كذا. صحيح: كه

حاضرین آن مجلس گفتگو بلند و مجادله شدید شد، آخر الامر حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ امر نمود به ایشان که از پیش من بیرون روید، ایشان بیرون رفتند» ابا وجود آن که آنچه آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ می گفت و حی الهی بود به و حی الهی عمر هذیان گفت و شیعه تماماً و موتّقین اهل سنّت مثل شهرستانی در کتاب ملل و نحل آ و آمدی درکتاب ابکار الافکار نیز ، چنانچه مذکور شد این مقدسه را نقل نموده اند، پس چون قابل خلافت خواهد بود این نحو کسی ؟ و هرگاه آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ ایشان را امر به اخراج از بیت خود در حین حیات فرمود ادخال ایشان در حین ممات صورت ندارد.

و في النّهاية الاثيريّة: «و فيه ايتونى بكتف و دواة أكتب لكم كتاباً، و الكتف: عظم عريض يكون في اصل كتف الحيوان من النّاس و الدّواب ج. كانوا يكتبون فيه لقلّة القراطيس، عندهم». أو فيها ايضاً: و فيه كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها، و لاتقولوا هجراً، اى فحشاً، يقال: اهجر في منطقه يهجر اهجاراً اذا أفحش، و كذلك اذا اكثر آلكلام فيما لاينبغي، و الاسم الهجر بالضّم، و هجر يهجر هجراً بالفتح اذا خلط في كلامه، و اذا هذي. و منه الحديث: اذا طفتم بالبيت بالفتح اذا خلط في كلامه، و اذا هذي. و منه الحديث: اذا طفتم بالبيت

۱. السبعة من السلف / ٤٩-٥٦ ، طبقات ج ٣٦/٢ ، مسند احمد ج ٣٤٦/٣ و صحيح بخارى، غزوه خيبر، ج ٢٥٢/٥ ، فرض الخمس، ج ٣٣٠٥-٥٠٥

٢. الملل و النحل ج ٣/١ ٣. م : الدوات

٤. النهاية ج ١٥٠/٤ ٥. م: تقولا

٦. مصدر : كثر ٧. نسخهها : اراد

فلاتلغوا و لاتهجروا [يروى] بالضّم و الفتح من الفحش و التّخليط. و منه حديث مرض النّبى ـ صلّى الله عليه و آله ـ قالوا ما شأنه: أهجر، أى اختلف كلامه بسبب المرض على سبيل / \*الف/٢٣١/ الاستفهام. أى هل تغيّر كلامه و اختلط لاجل ما به من المرض، هذا أحسن ما يقال فيه. و لا تجعل اخباراً، فيكون امّا من الفحش أو الهذيان و القائل [كان] عمر و لا يظنّ [الف ـ ٣٠٩] به ذلك»، انتهى. ٢

و هرگاه عمر می دانست که آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ از مرض هذیان می گوید و قتی که امر فرمود که بیرون روید با محبّتی که مدّعی آن بودند چون اطاعت نمودند در رفتن، واطاعت ننمودند در مثل کاغذ آوردن!؟ و به جهت تجهیز خلافت رفتند بدون فرمودهٔ احدی، پس اگر آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ اگر آز روی شعور فرمودند این معنی را بایست اطاعت نمود، چنانچه از ربط کلام و تعلیل نمودن که «تا گمراه نشوند» مستفاد می شود که این نحو کلام مربوط است و منظور حقّ است، و اگر مجمل را هذیان قرار دهند پس ملاعین را برخاستن ضرور نبود، و اگر منظور عم هذا رعایت بود پس ملاعین را برخاستن ضرور نبود، و اگر منظور عم هذا رعایت بود پس بایست به تمام امور عمل نمود، و نسبت هذیان نداد که اهانت است.

قال: و تشكّك في موت النّبي (ص) حتّى تلا عليه أبوبكر: ﴿انَّكَ مَيَّتُ وَ انَّكَ مَيِّتُ وَ انَّكَ مَيِّتُ وَ انَّهُم مَيِّتُونَ﴾ فقال كأنّى لم أسمع هذه الآية. ٥

١. نسخهها : الهزيان و همچنين موارد بعد

۲. النهاية، ج ٥/٥٤٧-٢٤٦

٤. م: منظو

۳. كذا. بظاهر زائد است ٥. كشف المراد / ٣٧٧

این طعن دیگر است، و آن این است که عمر حفظ قرآن ننموده بود و متدبر آیات آن نبود، پس مستحق امامت نبود و وجه این آن است که بعد از فوت حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ گفت: «و اللّه ما مات محمّد» و گفت ایشان ترک این سخن نمی کنند تا آن که بریده شود ایدی رجال و ارجل ایشان، چون ابی بکر متنبّه شد و متنبّه گردانید او را به آیه (آنک میّت و آنهم میّتون) و به قول خدای ـ تعالی ـ که فرموده: ﴿ آفإن مات أو قتل انقلبتم علی اعقابکم ﴾ آگفت عمر: گویا این آیه را نشنیده بودم یقین به و فات او ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ [نمودم] آ.

قال: «و كلّ النّاس أفقه من عمر حتّى المخدّرات» لمّا منع من المغالاة في الصّداق. ٤

این طعن دیگر است، و آن این است که عمر گفت روزی در خطبه اش: کسی که بالا رود در صداق دخترش، می گردانم آن زیاده را داخل بیت المال، پس گفت آنگاه زنی: چون منع می کنی از ما آنچه خدای ـ تعالی ـ حلال نموده جهت ما در کتاب خود ﴿ و اتیتم احدیمن قنطار أفلاتأخذوا منه ﴾ <sup>0</sup> پس گفت: «کل مردم [ب ـ ۳۰۹] افقه از عمر ند حتی مخدرات در بیوت.» و کسی که مشتبه باشد بر او مثل این حکم

17

۲. آل عمران / ۱۶۶

۱. زمر / ۳۰

٣. شرح نهج البلاغه، ج ١٩٥/١٢

٤. كشف المراد / ٣٧٨: \_ الناس

٥. نساء، ٢٠

ظاهر است كه صلاحيّت امامت ندارد ١.

قال: و اعطى ازواج النبي (ص) و افترض، و منع اهل البيت ـ عليهم السّلام \_ من خمسهم. ٢

این طعن دیگر است و آن این است که عمر بود که عطا می کرد ازواج نبی را ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ از بیت المال، حتّی آن که بود که عایشه را و حفصه را می داد ده هزار درهم در هر سال، و اخذ نمود عمر از بیت المال هشتاد هزار درهم، پس حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ انکار این امر از او عنمود، پس گفت که اخذ نمودم جهت قرض.

و منع نمود اهل بیت را از خمس که واجب گردانیده بود خدای -تعالی ـ از برای ایشان در کتابش حتّی از حضرت فاطمه ـ علیهاالسّلام ـ منع نمود تا آن که آن حضرت طلبید حقّ ذوالقربی را و او نداد ٥.

قال: و قضى في الحدّ بمائة قضيّة، و فضل في القسمة و منع

١. بنگرید: الکشاف ج ١/١٩ ، الغدیر ج ٩٦/٦ و اثبات الهداة ج ٣٥١/١
 ٢. کشف المراد / ٣٧٨

٤. م: وا

بنگرید به اعتراض ابن عباس به عمر در عدم پرداخت خمس → مسند احمد ج
 ۱۸۸۱ ، کنز العمال ج ۲۰۵۲ ، مسند شافعی / ۱۸۳ ، السبعة من السلف / ۱۰۸ و من حیاة الخلیفة عمر بن الخطاب / ۱۸۶.

آمده: «فی الجد» در این صورت به معنی عدم علم عمر در این تجرید الاعتقاد / ۲۵۳ آمده: «فی الجد» در این صورت به معنی عدم الباری، جسهم جد است که در آن به صد رأی حکم داده یم کنز العمال ج ۱۵/۱ و فتح الباری، ج ۱۲/۱۲ و بحارالانوارج ۵۸/۱

المتعتين \ /\*ب/٢٣١/.

این طعنهای دیگر است و آن این است که چون عمر عارف نبود به احکام شرع حکم نمود در حدّ به صد حکم مختلف و به روایتی هفتاد حکم مخالف حقّ، و این دلالت بر قلّت معرفت او در احکام ظاهر شرع میکند.

و در قسمت غنیمت زیاد و کم نمود، مهاجرین را تفضیل داد بر انصار، و انصار را بر غیرش، و عرب را بر عجم؛ و واجب تسویه بود میان اینها.

و گفت: دو متعه در عهد رسول الله \_ صلّی الله علیه و آله \_ [بود] من نهی از هر دو می کنم و آن متعهٔ نساء و متعهٔ حجّ است» ٤. و «حیّ علی خیر العمل» را نیز در صلوة منع نمود. ٥ و در این سه امر گفت که این هر سه در عهد رسول الله بودند لیکن من منع می کنم و تحریف می کنم و هرکس ترک نکند حقاب خواهم نمود.

پس حرام آنجه خدا حلال نموده بود و جایز نیست که کسی

١. كشف المراد / ٣٧٨: الجدّ

۲. جهت پارهای از موارد بنگرید: السبعة من السلف / ۹۰ و من حیاة الخلیفة عمر بن الخطاب / ۱۰۶-۱۵۲

٣. بنگريد: طبقات ج ٢١٩/٣ و من حياة الخليفة عمر بن الخطاب / ٩٦ - ٩٨ و بحارالانوار ج

٤. بنگرید: کنز العمال ج ۲۰۱/۵، مسند احمد ج ۲/۱۵، السبعة من السلف / ٥٦ – ٧٨ و من
 حیاة الخلیفة عمر بن الخطاب / ۱۰۸ – ۱۳۸

٥. عمر گوید: «ثلاث کن علی عهد رسول الله(ص) أنا محرمهن و معاقب علیهن : متعة الحج و متعة النساء و حی علی خیر العمل فی الاذان» > بحارالانوارج ٤٣/٣١
 ٦. م : + و

آنچه خدا فرموده و اجر در آن قرار داده یا واجب نموده به اخبار نبی کسی آن را حرام نماید، و تابع شدن قول خود را واجب داند، و قول خدا را حرام گرداند، از جهت آن که این احکام اگر از جانب رسول مسلّی الله علیه و آله ـ است [الف ـ ۳۱۰] و انقیادش لازم نیست، پس لازم می آید تجویز جمیع احکام نبی ـ صلّی الله علیه و آله ـ به این نحو و تجویز تغییرش ـ نعوذ بالله من هذا ـ چگونه این تواند شد!؟ و اگر از جانب خداست موافق ﴿لاینطق عن الهوی﴾ آیضاً چگونه عمر منع و حرام می گرداند آنچه خدا فرموده ۳، وارث و نحلهٔ حضرت فاطمه را به حدیث موضوع نمی دهد، و منع می نماند؟

و این امور ثلاثه که عمر منع نمود و عامّه ممنوع شدند، از فروع است؛ و خلافت نزد ایشان نیز از فروع دین است پس ممکن بود که منع نصّ خلافت بلاواسطهٔ حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ را نکنند و قائل شوید چون متواتر است. و از قبیل منع متعتین بگوید عمر که با وجود نص من منع می کنم، تا این را حجّت خود نمایند عامّه و این همه جان نکنند.

قال: و حكم في الشورى بضد الصواب. $^{0}$ 

این طعن دیگر است، و آن این است که مخالفت با طریقهٔ رسول خدا ـ صلّی الله علیه و آله ـ نمود نزد اهل سنّت در این که وانگذاشت

١. م : است صلّى الله عليه و آله

۲. نجم / ۳

٤. م : كرد

۳. م : + است

٥. كشف المراد / ٣٧٨

عمر اختیار را به مردم، و اجتماع کردن ناس چنانچه مذهب ایشان است و مخالفت نمود با ابوبکر نیز که امام بعد از خود به عنوان نصّ بر خصوص شخص واحد قرار ننمود مثل ابوبکر که نصّ بر عمر کرد فقط آ، پس در این مقام عمر به بدعت چندی امر کرد که بیرون رفت از اختیار ناس و اجماع و نص؛ و حصر نمود خلافت را در شش کس با وجود آن که ذکر نمود از برای بعضی اینها طعنی چند که عامّه خود نقل نموده اند و صلاحیّت امامت با این مطاعن نیست با احدی.

و حضرت امير ـ عليه السّلام ـ را تعريف بسيار نمود، عبداللّه پسرش گفت: چرا او را كه لايق است تعيين نمى كنى؟ گفت مكروه مى شمرم كه به گردن / \*الف/٢٣٢/ بگيرم امر مسلمين را در حين حيات و ممات، آخر به گردن گرفت، و واگذاشت امر امامت را با اين شش نفر، بعد از آن نقض حرف اوّل كه با شش نفر بود نمود و با چهار نفر مقرّر كرد، بعد از آن باسه نفر [ب ـ ١٣٠] بعد از آن با دو نفر از ايشان، بعد از آن به قول يك نفر مقرّر شد ـ بنا به حيله ـ كه آن عبد الرحمن بود، بعد از آن او را بد نشان داده بود، و گفته بود در وقت مرگش كه عبد الرّ حمن بد است و قابل خلافت نيست و مروّت ندارد.

و حكم شش نفر را كه حضرت امير ـ عليه السّلام ـ و عثمان ـ عليه . . . . و عبد الرّحمن بن عوف و سعد بن ابى الوقاص و طلحه و زبير بو دند به اين نحو گفته بو د كه هرگاه جمع شوند على و عثمان پس

۱. م: \_است

۲. بنگرید: من حیاة الخلیفة عمر بن الخطاب / ۳۰۰-۳۱۰ ـ شرح نهج البلاغة ج ۲۲/۱، ج
 ۱۷/۱۲ و کنز العمال ج ۳۵۹/۲

٤

17

۲.

قول آن است که این هر دو گفته اند، و اگر هر سه نفر جانبی را اختیار کنند غیر جانب سه نفر دیگر را پس قول با آن سه نفر است که داخل آن عبدالرّحمن است، و این از آن جهت بود که می دانست که حضرت امیر علیه السّلام و عثمان علیه اللّعنه اجتماع در یک کس نمی کند، و عبدالرحمن از ابن عمّ و داماد خودش عثمان تجاوز نمی کند، این است آنچه در شرح خود علاّمه رحمه الله که در نزد داعی بود و شرح دیگر میسّر نشد واقع است.

لیکن آنچه از کتب معتبره مستفاد می شود این نحو است که عبدالرّحمن بن عوف داماد عثمان است؛ زیرا که امّ کلثوم دختر عقبه بن ابی معیط اموی در خانهٔ عبدالرّحمن بوده به این نحو که این عقبه مذکوره بعد از فوت عفّان پدر عثمان، اروای از وجه او را که مادر عثمان است خواسته، امّ کلثوم از او به هم رسیده که زوجهٔ عبدالرّحمن شده، پس عبدالرّحمن شوهر خواهر عثمان به این نحو شده بوده، و سعد بن ابی وقاص پسر عمّ عبدالرّحمن است نه عمّ عثمان، و به این قرابت سعد پدر عمر ... که قاتل حضرت سیدالشّهداء بوده حقّ خود را در خلافت به عبدالرّحمن گذاشته.

و در شرح نهج البلاغه المكرّمه كه ملافتح الله كاشانی نوشته در ذكر خطبه شقشقیه گفته در طی ذكر حكایت شوری كه میان عبدالرّحمن عوف و عثمان مصاهره بود به این وجه كه عبدالرّحمن زوج امّ كلثوم بنت عتبة بن ابی معیط بود كه خواهر مادری عثمان است ۲.

٢. شرح نهج البلاغه، ج ١ ذيل خطبه ٤

۱. کذا در نسخهها

و شیخ طبری [الف ـ ٣١١] در کتاب کامل بهائی بعد از آن که نقل نموده که عمر جهت هر یک که از این شش نفر نقصی ذکر نموده که لایق خلافت نیستند، ایراد نموده: «مردی را بخواند و صد کس را در حکم وی کرد و گفت کار خلافت به شوری انداختم باید که این شش نفر ا را در مسجد رسول ـ صلّی الله علیه و آله ـ حاضر کنی و هر که عبدالرّحمن بر وی بیعت کنند، و اگر نه چنین کنند جمله را گردن بزن. و دانسته بود که عبدالرحمن هرگز میل به علی ـ علیهالسلام ـ نکند که وی دشمن آن حضرت ـ علیهالسّلام ـ بود». ۲

ایضاً نقل نموده که «بعد از وقوع این جمعیّت جهت شور آ عبدالرّحمن به حضرت امیر علیهالسّلام دو مرتبه تکلیف خلافت نمود به شرط آن که به سنت شیخین عمل کنند و آن حضرت علیهالسّلام به این شرط راضی نشد، آخر به عثمان دادند، و طلحه و زبیر به او بیعت کردند، و امیرالمؤمنین علیهالسّلام برخاست و دست بر ایشان افشانده بیرون آمد. عبدالرّحمن عبّاس گفت: یا امیرالمؤمنین! چرا در شورا آمدی؟ گفت زیرا که عمر گفت که رسول عسلی اللّه علیه و آله فرمود: «نحن معاشر الانبیا لانرث و لانورث» و الامامة و النّبوة لایجتمع فی بیت واحد اگر من نمی رفتم دروغ او در این فعل به این خبر ثابت نمی شد». ه

۲. کامل بھائی ج ۱۱۲/۲

٤. پيش از اين مصادر آن گذشت.

۱. م : مرد ۳. م : شوری

٥. كامل بهائي ج ١١٣/٢ با قدري اختلاف

و در منهاج الكرامة واقع شده دربيان طعن عمر به اين عبارت: «طعن في كلّ واحد ممّن اختاره للشّورى و اظهر أنّه يكره أن يتقلّد امر المسلمين ميتاً كما يقلّده حياً، ثم تقلّد بأن جعل الامامة في ستّة، ثمّ ناقص فجعلها في اربعة، ثمّ في ثلاثه، ثمّ في واحد، فجعل في عبدالرّحمن بن عوف الاختيار بعد أن وضعه بالعصف و القصور، ثمّ قال اذا اجتمع اميرالمؤمنين و عثمان فالقول ما قالاه، و ان صاروا ثلاثة فالقول للّذين فيهم عبدالرّحمن لعلمه أنّ عليّاً عليهالسّلام - و عثمان لا يجتمعان على المرء، و انّ عبدالرّحمن لا يعدل بالالمر عن اخيه و نحو عثمان و ابن عمّه أيضاً، ثمّ امر بضرب أعناقهم ان تأخّروا عن البيعة ثلاثة ايّام، و امر بقتل من خالف الاربعة أو الذين فيهم [ب - ٣١١] عبدالرّحمن؛ و كلّ ذلك مخالف للدّين».

پس عمر خطّاب در حکایت شورا به این نحو مقرّر کرد که ذکر اسد، و امر نمود که هر کس مخالفت نماید / \*ب / ۲۳۲ / این چهار نفر یا سه نفری را که عبدالرحمن داخل آن است بکشید، بعد از گذشتن سه روز از تخلّف.

پس ملاحظه کنید از این قرار که چگونه جایز بود فتوای قتل حضرت امیر علیه السّلام و عثمان نزد ایشان و قتل سایر صحابه ؟ و نقل نموده اند به نحو مذکور که عبدالرحمن به حضرت امیر علیه السّلام و تکلیف خلافت نمود، لیکن گفت به این شرط که حکم به طریق ابوبکر و عمر نمایی! پس حضرت و علیه السّلام و قبول این ۲۰

۲. م: - به این شرط

۱. م : فتوی

شرط ننمود و عثمان قبول نمود.

تعجّب در این است که شرط اعظم خلافت در مذهب ایشان اجتهاد است! هرگاه مجتهد باشند فایدهاش آن است که با آنچه خود دانند عمل کنند، چنانچه خطای ابوبکر و عمر و مخالفت ایشان را با خدا و رسول این نحو توجیه می کنند که مجتهد بودند برای خود عمل می کردند، چنانچه عمر منع متعه نمود و جایی که آب نبود تیمّم را جایز نمی دانست، و می گفت نماز باید نکرد، و به خلاف صریح قرآن عمل کرد و بنابراین هرگاه حضرت امیر علیه السّلام مجتهد باشد برای ایشان بایست تجویز این تخلّف بکنند، و تواند تخلّف و مخالفت از احکام ابوبکر و عمر و آنچه ایشان قرار نموده اند به اجتهاد نماید، پس محتاج به این شرط نبود. و اگر برای دیگری که فوت شده باشد باید عمل نمود چه حاجت به اجتهاد است غیر مجتهد هم می تواند برای دیگری عمل نماید.

# قال: و خرق كتاب فاطمة، عليهاالسّلام. ٢

این طعن دیگر است، و آن این است که در دعوای فاطمه علیهاالسّلام ـ چون طول کشید منازعه میان او و ابابکر، داد به آن حضرت ـ علیهاالسّلام ـ فدک را، و نوشته به این نحو که فدک با ایشان باشد، نوشت و داد و حضرت فاطمه ـ علیها السّلام ـ که از نزد او بیرون آمد نوشته به دست او ـ علیهاالسّلام ـ بود، عمر رسید و سؤال از

قال: و ولّى عثمان من ظهر فسقُه حتّى أحدثوا فى أمر المسلمين ما أحدثوا. ٤

این طعن دیگری است بر عثمان که متوّلی و امیر ساخت کسی را که ظاهر شده بود فسق و خیانت او، یعنی ولید برادر مادری خود را که ظاهر شده بود فسق و خیانت او، یعنی ولید برادر مادری خود را که آیه کریمهٔ (ان جاکم فاسق بِنَبَا فتبیّنوا) در شأن او نازل شده و الی کوفه کرد با وجود آن که خدا او را فاسق گفته بود، و امور شنیعه از او واقع شد، و غیر او از فسقه را صاحب اختیار نمود، تا آن که کردند در امور مسلمین بدانچه کردند.

١. بنگريد: شرح نهج البلاغه ج ٢٧٤/١٦

٣. جن / ٢٣

۲. احزاب / ۵۷

٥. حجرات / ٦

٤. كشف المراد / ٣٧٩

٦. بنگريد: الامامة و السياسة / ٣٠، عقد الفريدج ٧٧/٣

ورد نمود عثمان حکم بن ابی العاص ـ لعنه الله ـ را به سوی مدینه، و او را حضرت رسول الله ـ صلّی الله علیه و آله ـ منع و بیرون از مدینه کرده بود چون شریر و عدو اسلام بود و امتناع نموده بودند ابوبکر و عمر از رد آن؛ پس به سیرت و سنّت حضرت رسول ـ صلّی الله علیه و آله ـ که اخراج او نموده بود عمل نکرد و مخالفت سنّت شیخین که شرط نموده بود به طریق ایشان باشد نمود و هرچند حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ و صحابه منع عثمان در تجویز دخول او نمودند راضی نشد، و او را در مدینه آورد. واقدی و ابن عبد البر و جمعی به طرق بسیار این را نقل نموده اند. ۲

و والی گردانید ولید بن عتبه را، پس ظاهر شد از او شرب خمر، و نماز با مسلمین کرد سکران. و حاکم نمود سعید بن عاص را در کوفه، اسل امور چند از او ناشی شد که اهل کوفه [ب ـ ۳۱۲] او را بیرون نمودند. و والی گردانید عبدالله بن ابی سرح را در مصر، پس در امور و مصالح تدبیر بسیار نمود که شکوه کردند اهل مصر و تظلّم نمودند از او.

۱۲ و والی گردانید معاویه را در شام، پس ظاهر شد به سبب آن فتنههای عظیمه.

و والی گردانید اقارب خود را و مسلّط نمود ابنای ابی معیط را /\*ب/۲۳۳/ بر سر مردم بعد از نهی عمر و کراهت ناس از ایشان، و

١. نسخه ها: را لعنه الله

۲. بـنگرید: الشافی ج ۲۹۰۶ - ۲۷۰ ، سیره حلبی ج ۸۹/۲ ، الغدیر ج ۲۵۷/۸ و بحارالانوار ج ۱۲۹/۳۱ - ۱۷۶

17

17

نوشت به ابن ابی سرح که مستمر باش بر ولایت خود سرّاً به خلاف آنچه به او نوشته بود جهراً، و امر نمود او را به قتل محمّد بن ابى بكر.

### قال: و آثر أهله بالاموال. ١

این طعن دیگر است بر عثمان که داد به اهل بیت و اقارب خود اموال عظیمه از بیت المال مسلمین، چنانچه چهار نفر از قریش را چهار هزار دینار داد وقتی که دخترهای ۲ خود را به ایشان داد، و هزار هزار دینار به مروان داد از جهت فتح افریقیّه. و پیشتر متعارف بود که به قدر استحقاق می دادند و رعایت اقارب و ترجیح ایشان بر جانب اجنبی نمی نمو دند. ۳

### قال: و حمى لنفسه. ٤

این طعن دیگر است و آن این است که عثمان از جهت مواشی خود غرق مقرّر نمود. ٥ و اين خلاف شرع نبي ـ صلّى الله عليه و آله ـ بود که گردانیده بود مردم را در آب و علف و آتش شرع و مساوی. ٦

# قال: و وقع منه اشياء منكرة في حقّ الصّحابة، فضرب ابن مسعود حتّى

۲. م: دختر ۱. كشف المراد / ۳۸۰

۳. بنگرید: تاریخ ابوالفداء، ج ۱۸۷/۱ - شرح نهج البلاغة ج ۱۹۸/۱ و ج ۳۳/۳ - تاریخ طبری، ٤. كشف المراد / ٣٨٠ ج ۲/۰٥

٥. بنگريد: شرح نهج البلاغة ج ٣٩/٣ و بحارالانوارج ٢٢٧/٣١ -٢٣٠ آ. كذا در نسخه ها. كشف المراد: «لان النبى (ص) جعل الناس فى الماء والكلاء و النار شرعاً

سواء» لذا اگر لفظ شرع، شرعاً مساوی گردد، جبران نقص عبارت میگردد.

مات، و احرق مصحفه، و ضرب عمّاراً حتّی اصابه فتق، و ضرب اباذر و نفاه الی الربذة. ا

این طعن دیگر است، و آن این است که عثمان نسبت به صحابه کرد امور چندی که حلال نبود، ابن مسعود را آن قدر زد که فوت شد، و این معنی در وقت سوختن مصحفها شد، و مصحف او را سوخت و انکار قراءت او نمود<sup>۲</sup>، و حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ فرموده بود که: «کسی که خواهد قرآن را بخواند خوب و تازه به نحوی فرموده بود که: «کسی که خواهد قرآن را بخواند خوب و تازه به نحوی که منزل شده پس باید قراءت کند به قراءت ابن ام عبد» "که کنیت ابن مسعود است، و بود ابن مسعود که طعن عثمان [الف ـ ۳۱۳] و تکفیر او می کرد.

و زد عمّار یاسر را چندان که باد فتق به هم رسانید، و عمّار طعن اسمی کرد و میگفت بعد از قتل او که کشتیم این کافر را<sup>3</sup>.

و حاضر نمود اباذر را از شام از جهت فاطر معاویه، و زد او را، فرستاد به ربذه با وجود آن که حضرت رسول ـ صلّی الله علیه و آله ـ اینها را مقرّب خود نموده بود و از اینها راضی بود و مقرّب الحضرة آن حضرت بودند.

١. كشف المراد / ٣٨٠

۲. بنگرید: شرح نهجالبلاغه ج ۲۵/۳ و جهت سوختن مصاحف بنگرید: السبعة من السلف / ۱۲۷

٣. من أحب أن يقرأ القرآن كما انزل فليقرأ بقراءة ابن امّ عبد» → مسند احمد، ج ٢٠٣/٤

٤. ر. ك: الامامة و السياسة / ٣٣ و شرح نهج البلاغة ج ٥٢-٥١/٣

٥. م: - از جهت

٦. شرح نهج البلاغة ج ٥٤/٣٤ - ٥٥ و بحارالانوار ج ١٧٤/٣١

قال: و أسقط القود عن ابن عمر، و الحدّ عن الوليد مع وجوبهما.

این طعن دیگر است، و آن این است که عثمان ترک حدود و تعطیل آنها /\*الف/۲۳٤/ نموده بود، واقامت آنها از جهت هوای نفس خود نمی کرد، و مثل این شخص صلاحیّت امامت ندارد از جهت آن که نکشت عبیدالله بن عمر را چون قتل هرمزان نمود بعد از اسلامش، و حضرت امیر علیه السّلام و قتی که صاحب اختیار شد طلب نمود او را از جهت اقامت قصاص بر او، پس ملحق به معاویه شد. ۱

و چون واجب شد بر ولید بن عتبه حد شرب، اراده نمود عثمان که ساقط نماید، پس حد شرب به او حضرت امیر علیه السّلام - زد و گفت: باطل نمی شود حد خدا و من حاضر باشم. ۲

قال: و خذله الصّحابة حتّى قُتل، و قال اميرالمؤمنين ـ عليه السّلام ـ «اللّه قتله». و لم يدفن الاّ بعد ثلاثة ايّام، و عابوا غيبته عن بدر و اُحد و البيعة. "
اين مطاعن ديگر است، و آن اين است كه صحابه مخذول كردند عثمان را تا آن كه كشته شد، و بتحقيق كه ممكن بود كه دفع كنند از او اين قتل را، و حضرت امير ـ عليه السّلام ـ گفت كه: «خدا او راكشت» و گذاشتند او را بعد از قتل تا سه روز كه دفنش نكردند. ه

۱. ر.ک: اسد الغابة، ج ۳٤٣/۳ و جهت اصل مسأله به: تاریخ طبری، ج ٤٢/٥ و تاریخ ابن اثیر، ج ۲۹/۳ ۳. کشف المراد / ۲۸۱

٥. ر. ک: تاريخ طبري ج ١٤٣/٥

واین دلالت بر شدّت غیظ ایشان نسبت به او می کند. و اگر صحابه علم نداشتند به وجوب قتل او مانع می شدند و ترک نصرت او نمی کردند. و عیب کردند غیبت او را از جنگ بدر و اُحد و از بیعت رضوان که اَن فضیلت را [ب - ۳۱۳] در نیافت، که واقع شده که هرکس در بیعت رضوان ـ که رسول ـ صلّی اللّه علیه و اَله ـ اخذ نمود ـ حاضر باشد خدا از او راضی است.

#### مسألة هفتم

در این است که علی علی علی السّلام افضل از صحابه است قال: و علی علی افضل الصّحابة لکثرة جهاده و عظم بلائه فی وقایع النّبی (ص) باجمعها، و لم یبلغ أحد درجته فی غزاة بدر و اُحد و یوم الاحزاب و خیبر و حنین و غیرها. ا

اختلاف کردهاند ناس در اینجا، پس گفته است عمر و عثمان و ابن عمر و ابوهریره از صحابه که ابابکر افضل است از صحابه واز حضرت امیر علیه السّلام دنیز، به این رفتهاند تابعینِ ایشان از حسین بصری و عمروبن عبید، و این است اختیار نظّام و ابی عثمان جاحظ. و گفته است مقداد و زبیر و سلمان و جابربن / ۴۳۲/ عبدالله و عمّار و حُذیفه از صحابه که: علی دعلیه السّلام دافضل است، و به این رفته اند تابعین عطا و مجاهد و سلیمه ابن کهیل؛ و این است اختیار بغدادیین کافة و شیعه تماماً و ابی عبداللّه بصری.

١. كشف أحد / ٣١١ : . أصحابة

و توقف نموده اند جبائيان و قاضى القضاة، و گفته است ابوعلى جبائى: اگر صحيح است حديث طير اپس على على على الفلام الفضل است.

و ما می گوئیم که فضایل یا نفسانیست یا بدنی، و علی - علی الله السّلام ـ بوده است افضل و اکمل از باقی صحابه در این هر دو فضیلت، و دلیل این به چندین و جه است که مصنّف ـ رحمه الله ـ نقل نموده:

اوّل: آن که حضرت امیر علیه السّلام - اکثر جهاداً و اعظم بلاء بود در غزوات نبی - صلّی اللّه علیه و آله - بتمامها، و کسی به درجه آن حضرت علیه السّلام - نبود؛ در جنگ بدر که اوّل جنگی بود که امتحانِ مؤمنان شد در آن جا از قلّت ایشان و کثرت مشرکین، پس کشت حضرت امیر علیه السّلام - ولید بن عتبة بن ربیعه را، بعد از آن بن ربیعة را، بعد از آن عاص بن [الف - ۲۱۶] سعید بن عاص را، بعد از آن حنظلة بن ابی سفیان را، بعد از آن طعمة بن عدی مؤال نمود رسول اللّه - صلّی اللّه علیه و آله - از خدا که کفایت امر او بکند، پس او را کشت حضرت امیر - علیه السّلام - و همیشه مقاتله می کرد تا آن که کشت نصف مشرکین را، و باقی از مسلمین، و سه هزار میکرد تا آن که کشت نصف مشرکین را، و باقی از مسلمین، و سه هزار از ملائکه [که] مرسلین با علامت بودند - نصف دیگر را کشتند، و با

۱. بنگريد: *احقاق الحق* ج ۲۹/۵ ، ج ۲۵۲/۷ ، ج ۱۲۹/۱۲ و ج ۲۲۱/۲۱

۲. م: جهاد

٣. بنگريد: اعلام الوري / ١٩٢ و فضائل الخمسة ج ٣١٥/٢-٣١٩

وجود این این علم به دست حضرت امیر علیه السّلام ـ بود.

و از این جمله جنگ احد بود که جمع نموده بود در دست آن حضرت عليه السّلام رسول الله صلّى الله عليه و آله ميان لواء و راً يت كه دو نحو از علمند، و علم مشركين با طلحة بن ابي طلحة بود و او را كبش ـ يعنى پهلوان ـ لشكر مى گفتند كـ كشت او را حضرت اميرالمؤمنين ـ عليه السلام ـ پس گرفت عَـلَم را غـير او، و او را نـيز حضرت امير عليه السلام كشت، و هميشه مي كشت واحدى بعد از واحدى را، تا آن كه نه نفر را كشت، پس مشركون گريختند و مشغول شدند مسلمین به اخذ غنایم، پس چون فرصت یافتند لشکر کفّار حمله نمود خالد بن وليد با اصحاب خود به حضرت / الف/٢٣٥/ رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـ پس زدند آن حضرت ـ صلّى الله عليه و آله ـ را به شمشيرها و نيزهها و سنگ تا آن كه آن حضرت ـ صلّى الله عليه و آله ـ غش نمود، و گريختند لشكر حضرت ـ صلّى الله عليه و آله ـ از او ٢ به غير از حضرت امير ـ عليه السّلام ـ پس نظر نمود نبى - صلّى الله عليه و آله - به حضرت امير - عليه السّلام - بعد از آن كه به هوش آمد و گفت: حفظ من بكن از اعداء، پس حضرت امير ـ عليهالسّلام ـ ايشان را حمله آور شده، گريزانيد، و ايشان را از ايـذاء حضرت رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـ مانع شده، و رجوع نمود به موضع خود. و اكثر مقتولين به ضرب حضرت امير ـ عليه السّلام ـ در آن حرب مقتول بو دند<sup>۳</sup>.

١. م : \_ اين
 ٣٢٠ - ١٩/٢ م : \_ از او
 ٣٢٠ - ٣١٩/٢ الخمسة ج ٣١٩/٢ - ٣٢٥

و از این جمله است یوم احزاب که مبالغه نمود بتحقیق حضرت امیر علیه السّلام ـ در قتل مشرکین که قتل عمرو بن عبدود نمود، و بود او پهلوان در میان مشرکین [ب ـ ٣١٤] و مردم را به جنگ خود طلب می نمود مکرّر، و از خوف کسی به جنگ او نمی رفت از مسلمین و حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ قصد جنگ او می نمود و نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ منع می کرد ـ تا آن که ملاحظه کند که مسلمین چه نحو می کنند با او ـ آخر چون ملاحظه فرمود که مردم نمی روند اذن رفتن به حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ داد، و عمّامهٔ خود را بر سر او بست و دعای خیر جهت او نمود.

خُذیفه گفت: چون عمرو می خواند مسلمین را به جنگ، می گریختند مردم از جنگ او ابه غیر حضرت امیر علیه السّلام - که به جنگ رفت، و خدای - تعالی - نصرت به او داد که به ضرب شمشیر، عمرو را کشت، و به حقّ آن کسی که نفس حذیفه به دست اوست که عمل حضرت امیر - علیه السّلام - آن روز اعظم أجراً است از عمل اصحاب محمّد - صلّی اللّه علیه و آله - تا روز قیامت، و بود فتح آن روز فتحی که بر دست حضرت امیر - علیه السّلام - شد. پس فتح آن روز فتحی که بر دست حضرت امیر - علیه السّلام - شد. پس گفت حضرت رسول - صلّی اللّه علیه و آله -: «لضربة علی خیر من عبادة الثّقلین» ۲.

و از این جمله است آنچه رو داد در جنگ خیبر، و شهرت جهاد او در خیبر مخفی نیست و فتح را خدا به دست آن حضرت - ۲۰

١. م : + او

۲. ر. ک: اثبات الهداة ج 7/17 و احقاق الحق ج 7/3 و ج 7/17 و ٤

شخصی گفت آن حضرت علیهالسّلام - آزار رمد و درد چشم دارد، پس طلبید او را، و بعد از حضور آن حضرت علیهالسّلام - رسول اللّه - صلّی اللّه علیه و آله - آب دهان مبارک را به چشم آن حضرت انداخت، و داد علم را به دست [الف - ۳۱۵] او، پس کشت آن حضرت علیهالسّلام - مرحب را که کافری بود ۳ با شدّت عناد، پس گریختند لشکر او و درهای قلعه را بستند، پس حضرت امیر -

۱. رمد: نام یکی از بیماریهای چشم است.

٢. ر.ك: فضائل الخمسة ج ٢/٠٢٠-٣٣٣ و احقاق الحق ج ٣٦٧/٨، ج ١٠٠/١٨

علیه السّلام ـ پیش آمد، و از دست و لایت فتح آن نمود، و کند در قلعه را و گردانید در را پل جهت خندق، و عبور نمودند لشکر و ظفر یافتند و بعد از برگشتن ناس آن حضرت ـ علیه السّلام ـ بدست راست گرفت آن در را، و انداخت چندین ذرع و آن به نحوی بود از سنگینی که بیست نفر بایست قوّت کنند که در بسته شود و عاجز بودند مسلمین از نقل آن در حتّی آن که هفتاد نفر جمع شدند و نقل آن نمودند، و گفت حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ که: «و اللّه نکندم در خیبر را به قوّت ربّانیّه» ۱۰ خیبر را به قوّت جسمانیّه بلکه کند آن را به قوّت ربّانیّه» ۱۰ خیبر را به قوّت جسمانیّه بلکه کند آن را به قوّت ربّانیّه» ۱۰ خیبر را به قوّت جسمانیّه بلکه کند آن را به قوّت ربّانیّه ان ۱۰ در ان را به قوّت ربّانیّه ان در ان را به قوّت ربّانیّه ان در به در بسته شدند و نفت ربّانیّه ان را به قوّت ربّانیّه و در بسته به در بسته بلکه کند آن را به قوّت ربّانیّه و در بسته در به در بسته به در به در بسته در به در به در به در بسته در به در بسته به در بسته به در بسته در به در بسته در به در بسته در به در بسته در به در به در به در بسته در به در

و از این جمله است آنچه رو داد در جنگ حنین که رفت نبی - صلّی اللّه علیه و آله ـبا ده هزار از مسلمین، پس تعجّب نمود و چشم کرد ابوبکر این کثرت را و گفت ما مغلوب نخواهیم شد چون دشمن کمترند، پس بعد از محاربه همه گریختند و باقی نماند با نبی اللّه علیه و آله ـ مگر نُه نفر، حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ و عبّاس و پسرش فضل و ابوسفیان بن حارث و نوفل بن حارث و ربیعة بن حارث و عبداللّه زبیر و عتبه و متعب پسران ابی لهب، پس در این وقت بیرون آمد به جنگ ابوجزول و او راکشت حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ پس گریختند مشرکون و رو کردند مسلمون ـ بعد از ندای نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ بر ایشان جهت حرب ـ و صفّ ندای نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ بر ایشان جهت حرب ـ و صفّ کشیدند با دشمن، پس کشت حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ چهل نفر را

١. و الله ما قلعت باب خيبر بقوة جسدانية و لكن قلعته بقوة ربانية» > احقاق الحق ج
 ١. و الله ما قلعت باب خيبر بقوة جسدانية و لكن قلعته بقوة ربانية» > احقاق الحق ج
 ١. و الله ما قلعت باب خيبر بقوة جسدانية و لكن قلعته بقوة ربانية» > احقاق الحق ج

و ما بقی گریختند و غنیمت برداشتند مسلمون. ا

و غير اين امور از واقعه هاى منقوله و غزوات مشهوره كه ارباب تاريخ نقل نموده اند بسيار است، پس افضليّت ثواب جهاد بِاَجمعها با حضرت / \*الف/٢٣٦ [ب ـ ٣١٥] امير ـ عليه السّلام ـ بوده، به جهت آن كه هرگاه اكثر جهاداً باشد افضل و اكثر ثواباً از غيرش خواهد بود. در كتاب روضة الاحباب در جنگ خندق نقل نموده كه حضرت رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـ فرمود كه مبارزهٔ علىّ بن ابى طالب يوم الخندق افضل اعمال امتى يوم القيامة». ٢ و اين كتاب نزد اهل سنت از كتب معتبره است. ٣

قال: و لأنّه عليه السّلام - أعلم لقوّة حدسه، و شدّة ملازمته للرسول - الله عليه و آله -، و رجعت الصّحابة اليه في أكثر الوقايع بعد غلطهم، و قال النّبي - صلّى الله عليه و آله - «اقضاكم على» و استند الفضلاء في جميع العلوم اليه، و أخبر هو - عليه السّلام - بذلك. ٥

این وجه ثانیست در بیان این که علی علی علیه السّلام افضل صحابه است، و آن این است که علی بن ابی طالب علیه السّلام اعلم از غیرش بود، پس افضل خواهد بود.

١. ر. ك: فضائل الخمسة ج ٢٦٦/٢

٢. تاريخ بغداد ج ١٩/١٣ و فضائل الخمسة ج ٣٢١/٢: «افضل من ....»

٣. م ، الف : ـ دركتاب روضه ... است

٤. مصابیح السنة ج ۲۰۲/۲ ـ ط مصر، مناقب خوارزمی / ٤٧١ ، مناقب ابن شهر آشـوب ج
 ٣٣/٢ و احقاق الحقّ ج ٣٢١/٤ و ج ٣٦٦/٥

٥. كشف المراد / ٣٨٣

امّا اعلم بودن به چندین وجه مستفاد می شود:

اوّل: آن که آن حضرت علیه السّلام - شدید الذّکاء بود در غایت قوّهٔ حدس، و در دامن رسول - صلّی اللّه علیه و آله - نشو و نما نموده بود و ملازم حضرت رسول - صلّی اللّه علیه و آله - بود. و از آن حضرت همیشه استفاده می نمود، و رسول اللّه - صلّی اللّه علیه و آله - اکمل و افضل ناس بود، و هرگاه قبول نمودن امری به حد کمال باشد و مؤثّر کامل باشد - یعنی معلّم و متعلّم کامل باشند - فعل اتم خواهد بود، خصوصاً هرگاه ممارست علم در صغر سن باشد. و گفته اند که «علم در صغر مثل نقش است در حجر» این برهان لمّی است.

ثانی: آن است که صحابه بودند که مشتبه می شد بر ایشان احکام، و گاه بود که بعضی فتوای غلط می دادند و رجوع می نمودند به آن حضرت علیه السّلام ـ در آن فتوا، و نقل کرده نشده است که آن حضرت ـ علیه السّلام ـ رجوع به آنها در مسأله [ای] نموده باشد، و حضرت ـ علیه السّلام ـ رجوع به آنها در مسأله [ای] نموده باشد، و این دالّ است که افضل از ایشان بوده؛ به جهت آن که از ابی بکر منقول است که بعض یهود ملاقات به او کرد و سؤال نمود که کجاست ددای؟ پس او گفت: در عرش است، یهودی گفت: پس زمین خالی شد از او چون در بعض امکنه است!؟ و برگشت از او و استهزا بر اسلام می نمود، پس ملاقات نمود او را حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ و گفت [الف ـ ٣١٦] بتحقیق که خدای ـ تعالی ـ خلق نموده است مکان را،

مكان از براى او نيست»، تا آخر حديث الله يهودى به دست آن حضرت عليه السّلام.

و سؤال کرده شد ابابکر از کلاله که اقوام پدری است که مذکور شده و ابّ یعنی محلّ چراگاه، پس عاجز شد و ندانست چه بگوید تا آن که حضرت امیر علیه السّلام عجواب فرمود. ۲

و سؤال کرده می شد عمر از احکام / ۴ب/۲۳۱ کثیره، پس حکم می نمود به ضدّ صواب، و رجوع می فرمود حضرت امیر علیه السّلام به او را بعد از سؤال، و او برمی گشت به قول حضرت علیه السّلام به نحوی که نقل شده از عمر که اسقاط کرد حدّ شرب خمر را از قدامه، چون او تلاوت نمود بر عمر قوله ـ تعالی ـ ﴿ لیس علی الّذین امنوا و عملوا الصّالحات جناح فیا طعموا ﴾ ۳ پس گفت علیّ بن ابی طالب علیه السّلام ـ «الّذین آمنوا و علموا الصّالحات لایستحلّون محرّماً» پس امر کرد به ردّ او، و توبه اش دادند، و فرمودند که اگر توبه کند حدّ شرب به او بزنند و سرش دهند، و اگر توبه نکند بکشند چون مرتدّ است، و او توبه نمود و عمر نمی دانست چند تازیانه حدّ او می شود، حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ فرمود هشتاد تازیانه حدّ او می شود، حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ فرمود هشتاد تازیانه . ٤

و امر نموده بود عمر به رجم زن مجنونه که زنا کرده بود پس رد کرد حضرت امیر علیه السّلام حکم او را به قول خود که فرموده که:

١. ر. ك: شرح تقدمه تقويم الايمان / ١٦٧

٢. ر. ک: کنز العمال، ج ١/٤٧٦ ـ طبقات، ج ٣٧٧٣ و سبعة من السلف / ٤٥
 ٣. مائده / ٩٣

٤. سنن بيهقى ج ١٠٢/٨ كنز العمال ج ١٠٢/٣ بحارالانوار ج ٦٩٩/٣٠

«مرفوع است قلم از سه نفر از مجنون تا به هوش آید» تا آخر حدیث، بعد از آن گفت عمر «لولا علی لهلک عمر» ۱.

و زایید زنی در شش ماهگی، پس امر کرد عمر به رجم آن، پس حضرت گفت: اقل حمل شش ماه است. به قول خدای ـ تعالی ـ ﴿و فصاله فی عامین﴾ و قوله ﴿و حمله و فصاله ثـلثون شهـراً﴾ ۲کـه مـجموع ثلاثون است، پس شش ماه جهت حمل است. ۳

و امر به رجم حامله [ای] نمود، پس گفت حضرت امیر ـعلیه السلام ـکه تو را به این زن حکمی هست پس نیست تو را به آن چه در شکم این است حکمی پس قبول نمود حکم آن حضرت ـعلیه السلام ـرا<sup>٤</sup>، چنانچه سابقاً این معنی گذشت. <sup>٥</sup> و غیر این از [ب - ٣١٦] و قایع کثیره که رو نموده.

ثالث: آن است که حضرت رسول الله ـ صلی الله علیه و آله ـ ۱۲ فرمود در حقّ حضرت امیر ـ علیه السلام ـ «اقضاکم علی» و قضاء مستلزم علم است بر جمیع احکام که امام و خلیفهٔ بین النّاس را ضرور است، و هرگاه حضرت امیر ـ علیه السلام ـ اقضا باشد در دیانت و امانت و عدالت همه افضل است، پس افضل از ایشان بوده است در اینها.

۱. ر.ک: استیعاب ج ۱۱۰۳/۳ ، مسند احمد، ج ۱۸۵۱ ، ارشاد / ۱۰۹ و بحارالانوار ج ۱۰۷٪ استیعاب ج ۲۸۰/۳۰

٣. ر. ک : الدر المنثور ، ج ٢/٠٤

٤. نسخهها: را عليه السلام

٥. كنز العمال، ج ٢٥٠/٥ و فرائد السمطين ، ج ٢٥٠/١

٦. مصادر آن گذشت

رابع: استناد علماست بتمامهم به او به جهت آن که نحو مستند است به او، و همچنین اصول معارف الهیّه و علم اصول از جهت آن که ابوالحسن اشعری تلمیذ ابی علی جبایی بود که از معتزله است و کافّه معتزله منسوبند / \*الف/۲۳۷/ به او، و مدّعی آنند که اخذ معارف از آن حضرت علیه السلام - نموده اند. و اهل تفسیر رجوع ایشان به ابن عباس است و او از تلامذهٔ حضرت امیر - علیه السلام - است. و فقها منسوبند به ابن عباس و خوارج با بعد ایشان از - علیه السلام - منسوبند بر اکابرشان، و اینها همه از تلامذهٔ حضرت امیرند علیه السلام.

پنجم: آن که حضرت علیه السلام - خبر داده به اعلمیّت خود در چندین موضع، کقوله - علیه السلام -: «سلونی عن طرق السماء فانی اعرف بها من طرق الارض». او دیگر فرموده است: «و اللّه لو کسرت لی الوسادة لحکمت بین اهل التّوراة بتوراتهم و بین اهل الانجیل بانجیلهم و بین اهل الزّبور بزبورهم و بین اهل الفرقان بفرقانهم» و این دالّ است بر آن که اگر حضرت امیر - علیه السّلام - حاکم و صاحب اختیار می شد و از سر مؤمنین رفع معاندین رو می داد و به وسادهٔ حکم مستقل می نشست میان اهل هر ملّتی موافق کتاب ایشان حکم می نمود.

و این کلام این معنی ندارد که ملل ایشان مستمراً حقّ باشد، بلکه با جزیه ممکن است که این حکم می شد، چنانچه فقهاء نقل نموده اند، یا

١. فرائد السمطين ج ٣٣٩/١

٢. ر.ك : احقاق الحقّ ج ٤٦١/١٧ -٤٦٣

17

آن که موافق کتب ایشان اثبات نبوّت خاتم الانبیاء ـ صلی الله علیه و آله ـ می نمود در بین علما و مجامع ایشان، یا آن که می فرمود [الف ـ ۳۱۷] که وقتی که مذهب شما حقّ بود حکم این بود، و این دلالت می کند بر کمال معرفت او به جمیع این شرایع.

و به هر تقدير نقل كرده نشده از احدى از صحابه و نه از غير ايشان انچه نقل شده از آن حضرت ـ عليه السلام ـ از اصول علم.

قال: و لقوله \_ تعالى \_: ﴿ و انفسنا و انفسكم ﴾. ا

ایسن وجه ثالثیست که دال است بر این که حضرت امیر - علیه السّلام - افضل از غیرش است؛ و آن قول خدای - تعالی - است که فرموده (فقل تعالوا ندع ابناء نا و ابناء کم و نساء نا و نساء کم و انفسنا و انفسکم و اتفاق نموده اند مفسّرون جمیعاً که: «ابناء» اشاره به حسن و حسین - علیه ماالسّلام - است و «نساء» به فاطمه - علیه السّلام - و انفس به علی بن ابی طالب - علیه السّلام <sup>3</sup> - و ممکن نیست معنی آیه در این موضع این که نفس این هر دو واحد باشد، از جهت آن که دو این موضع این که نفس این هر دو واحد باشد، از جهت آن که دو بررگی و داد حقّ خواهند بود، و حضرت رسول افضل ناس بود پس بزرگی و داد حقّ خواهند بود، و حضرت رسول افضل ناس بود پس

١. كشف المراد / ٣٨٥: - و انفسكم

۲. نسخهها: قل ۲۰. اَل عمران / ۲۱

ع. ر. ك: شواهد التنزيل ج ١٢٣/١ : «قال الشعبى: ابناؤنا الحسن و الحسين ـ عليهماالسلام ـ و نساءنا فاطمة، و انفسنا على بن ابى طالب، عليه السّلام.»

آن حضرت افضل ناس خواهد ا بود.

### قال: و لكثرة سخائه على غيره. ٢

این وجه رابعیست که دال است بر این که آن حضرت ـعلیهالسّلام ـ افضل بود از غیرش، و آن این است که بود سخیتر مردم بعد از رسول الله ـ صلّی الله علیه و آله ـ حتّی آن که بخشید قوت خود و عیال خود را، و سه شب راگرسنه به روز آوردند او و عیالش، تا آن که نازل شد در حق ایشان این آیه ﴿ و یطعمون الطعام علی حبّه مسکیناً و یتیاً و اسیرا﴾ ۳ و تصدّق نمود مرتبهٔ دیگر جمیع ما یملک خود را، و بتحقیق که بود در آن حین مالک چهار درهم لاغیر، یکی را به شب داد و یکی را به روز و یکی را در سرّ و یکی را در آشکار، پس انزال فرمود خدای را به روز و یکی را در شأن او ﴿ الّذین ینفقون اموالهم باللّیل و النّهار سرّاً و علانیة ﴾ ٤٠ \_ تعالی ـ در شأن او ﴿ الّذین ینفقون اموالهم باللّیل و النّهار سرّاً و علانیة ﴾ ٤٠ و بود عمل کننده به اجرت، و تصدّق می نمود آن وجه اجرت را، و می بست بر شکم خود سنگ، و شهادت می دهند به این معنی اعداء و چه جای احبّای او، و الفضل ما شهدت به الاعداء.

۱۶ وگفته است [ب ـ ۳۱۷] معاویه «اگر علی خانه از زر طلا داشته باشد و خانه از کاه، تمام می نماید طلا را پیش از کاه، و چیزی وا نمی گذارد و نگذاشته هرگز. ٥

و گفته است حضرت امير ـ عليه السّلام ـ كه «يا بيضاء و يا صفراء

٢. كشف المراد / ٣٨٥

٤. بقره / ٢٧٤ و ر.ک : شواهد التنزيل ج ٢٠٩١

١. م: خواهند

۳. انسان / ۸

٥. بسنجيد با: تاريخ دمشق ج ٥٩/٣

غری غیری» یعنی ای نقره و ای طلا فریب در محبّت خود بدهید غیر مرا.

و نیاب خشن می پوشید و جاروب می کرد بیوت اموال ۲ را جهت اعانت دین در هر جمعه، و نماز در آنجا می گذاشت با وجود آن که دنیا بدست او بود.

# قال: و كان ازهد النّاس بعد النّبي [صلى الله عليه و آله]. $^{\text{T}}$

این وجه خامس است، و تقریرش این است که حضرت امیر - ۸ علیه السّلام ـ زاهد تر مردم بود بعد از رسول اللّه ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ پس افضل از غیرش خواهد بود.

بیان مقدّمهٔ اولی این است که نقل شده متواتراً از آن حضرت - علیه السّلام که سیّد و بزرگ ابدال بود، یعنی سیّد صلحا و زمّاد بود. ۲ ابدال قومی از صلحا راگویند که دنیا بدون ایشان قائم نیست، و هرگاه یکی فوت شود بدل او خدای ـ تبارک و تعالی ـ دیگری را به جای او مقرّر می دارد.

و به آن حضرت علیه السّلام می رسانند رجال طریقت طریقهٔ ۱۵ خود را، و به سوی او شدّ رحال می نمایند / \*الف/۲۳۸/ در معرفت زهد و تسلیک در آن، و به طریق آن حضرت مرتکب طرق طریقت می شوند و ترتیب احوال ریاضات و ذکر مقامات عارفین را از او دارند.

۱. ر. ک: فضائل الصحابة ح ۸۰۰

و خشن ترین مردم در لباس به نحو مسفور بود، و اکل چیز خشن و ناگوار می نمود، و هرگز از طعامی سیر نخورد.

گفته است عبدالله بن ابی رافع که داخل شدم بر آن حضرت علیه السّلام ـ انبان علیه السّلام ـ روزی، پس پیش آورد آن حضرت ـ علیه السّلام ـ انبان مختومی سر به مهری را، و من یافتم در آن نان جو خشک کوفته گشته، ریزه نموده، پس خورد از آن. گفتم: یا امیرالمؤمنین! چرا مهر می نمایی؟ گفت: می ترسم این دو ولد من آلوده نمایند آن را به روغن می ترسم این دو ولد من آلوده نمایند آن را به روغن می ترسم این دو ولد من آلوده نمایند آن را به روغن می ترسم این دو ولد من آلوده نمایند آن را به روغن

و هر دو نعل آن حضرت علیه السّلام از لیف خرما بود و پیراهن خود را وصله می نمود به پوست گاهی و گاهی به لیف خرما.۲

وکم بودکه با نان [الف ـ ٣١٨] او نان خورش باشد، اگر نان خورش داخل آن می نمود نمک بود یا سرکه، اگر زیاد می کرد این را نبات ارض بود. و اگر باز زیاد می نمود شیر و گوشت کم می خورد. و می گفت: «مگردانید شکم خود را مقابر حیوان» ۳. و طلاق داد دنیا را سه مرتبه ٤. و بودن این زهد و مراتب برای او و افضلیّت او بر غیر بعد از رسول ـ صلی الله علیه و آله ـ معلوم است.

۱. بسنجید با: الغارات ج ۸۱/۱

٢. بسنجيد با: نهج البلاغه خطبه ٣٣

۳. «لاتعجلوا بطونكم مقابر الحيوان» هـ كتاب الاربعين، مححمد طاهر قـمى / ٢٦١ و منارالهدى / ٢٩٣

### قال: و اعبدهم. ا

ایسن وجه سادس است، و آن ایسن است که حضرت امیر علیه السّلام عابدتر مردم بود بعد از رسول علیه اللّه علیه و آله و از و مردم تعلیم نماز شب می گرفتند. و استفاده از او ترتیب نوافل و دعوات می نمودند، و بود جبههٔ او مثل ثفنهٔ ۲ بعیر یعنی آنچه به زمین می رسد در وقت خوابیدن شتر از جهت طول سجود آن حضرت، و بود همیشه حفظ کننده و مشغول نافله حتّی آنکه پهن نموده شد از برای او بین الصّفین در صفین پوستی در شب هریر ۲ که جنگ شدید بود، و نماز نافله می کرد بر روی آن پوست و تیرها می افتاد از دشمن در برابر و اطراف او، و بیرون می آوردند پیکانها را از جسد آن حضرت علیه السّلام و قت نماز از جهت عدم تاثر او، چون التفات او هیچ خور بالکلیّه به جانب خدای و تعالی بود، حتّی آن که التفات او هیچ باقی به غیر نبود. ع

#### قال: و احلمهم.٥

و ایسن و جه هفتم است، و آن ایس است که: حضرت امیر - ۱۲ علیه السّلام ـ حلیمتر مردم بود بعد از رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ و در مقابل /\*ب/۲۳۸/ اساءت و بدی احدی بدی نمی کرد، چنانچه

۱. کشف المراد / ۳۸٦

۳. «يوم هرير» به روز جنگ ميان بكربن وائل و تميم اطلاق شود كه بزرگ تميم در آن روز كشته شد. 3. بسنجيد با: 1- احقاق الحق ج 3. استجيد با: 1-

٥. كشف المراد / ٣٨٧

عفو نمود از مروان بن حكم يوم جمل با وجود آن كه او شديد العداوة بود با حضرت امير عليه السّلام و عفو نمود از عبدالله بن زبير چون اسير شد روز جمل به دست آن حضرت عليه السّلام و بود دشنام دهنده به آن حضرت عليه السّلام ظاهراً و گفت آن حضرت عليه السّلام و عليه السّلام و عنه النّ حضرت عليه السّلام و عنه النّ عنه السّلام و عنه الله عبدالله عليه السّلام و عفو نمود آن معيد بن بسر او جواني شد كه آن وقت برگشت زبير الله و عفو نمود آن سعيد بن العاص [ب - ٣١٨] كه عدو او بود.

و اكرام عايشه نمود، و فرستاد او را به مدينه با بيست زن بعد از حرب او با آن حضرت عليه السّلام -، و گذشت از گناه اهل بصره با محاربت ايشان با حضرت، عليه السّلام.

و چون حرب با معاویه رو نمود سبقت نمودند اصحاب معاویه بر آب و مانع آب از لشکر آن حضرت ـ علیه السّلام ـ شدند، و چون تشنگی شدّت نمود به اصحاب حضرت ـ علیه السّلام ـ حمله نمود. و آن حضرت ـ علیه السّلام ـ بر لشکر معاویه و ایشان را متفرّق نمود. و محلّ آب را از ایشان گرفت، می خواستند مردم حضرت ـ علیه السّلام ـ که لشکر او را از آب منع نمایند، نهی نمود از این امر حضرت امیر علیه السّلام ـ که لشکر او را از آب منع نمایند، نهی نمود از این امر حضرت امیر علیه السّلام ـ که لشکری را، و فرمود: واکنید راه آب را از برای امیر علیه السّلام ـ لشکری که در تندی شمشیر هست، چیزی که مغنی از این منع ایشان قدری که در تندی شمشیر هست، چیزی که مغنی از این منع

٣. ر. ک: بحار الانوارج ٩١/٤١

١. بسنجيد با: بحار الانوارج ٤٩/٤١

۲. م: -نمود

٤. م: - امير

است ۱.

# قال: و اشرفهم خلقاً.<sup>٢</sup>

این وجه هشتم است، و آن این است که حضرت امیر علیه السّلام بود اشرف ناس در خلق و گشاده روئی به مرتبه [ای] که نسبت داد عمر آن حضرت علیه السّلام را به دعابه، یعنی با مزاح و شوخی کردن با وجود شدّت بأس و هیبت و شجاعتی که او را بود. "

گفته است صعصعة بن صوحان که بود آن حضرت علیه السّلام در میان ما مثل ما نرم جانب و شدید التّواضع و زود منقاد شونده و بودیم ما از او خایف و با هیبت، مثل اسیری که بسته شده باشد از برای شمشیر داری که در بالای سر او ایستاده باشد.

وگفته بود معاویه مرقیس بن سعد را «رحم الله اباحسن» پس به خدا قسم که بود با بشاشت و شکفتگی صاحب شوخی و مزاح، پس در جواب او قیس گفته است: بدان! به خدا قسم که بتحقیق بود با این حال که تو می گویی صاحب هیبت تر از شیر صاحب /\*الف/۲۳۹/ دو یال که گرسنه باشد، این هیبت تقوای <sup>۱</sup> او بود نه مثل هیبت تو نسبت به اجلاف شام.

پس افضل از غیرش بود از جهت آن که جمع نموده بود متضاد آن را، از حسن خلق و طلاقت وجه و عظم و بزرگی و شجاعت

١. ر. ك: بحار الانوارج ١١٩/٤١ و احقاق الحق ج ٢٦٥/٩، ج ٣٧٨/١٥ و ج ٢٩٦/٢٠
 ٢. كشف المراد / ٣٨٧

٤. نسخهها: تقوى

### [الف ـ ٣١٩] و شدّت خوف و كثرت حروب.

# قال: و اقدمهم ايماناً. ا

این وجه نهم است از جهت افضلیّت آن حضرت ـ علیهالسّلام ـ تقریرش آن است که حضرت امیر ـ علیهالسّلام ـ اقدم ناس بود به حسب ایمان ۲، روایت نموده سلمان فارسی از نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ که فرمود: «اوّل آن که وارد می شود بر من در حوض کو ثر اوّل شما خواهد بود به حسب اسلام که علیّ بن ابی طالب است، علیهالسّلام» ۳.

وگفت انس: برانگیخته شد نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ روز اثنین و مسلمان شد علی ـ علیه السّلام ـ روز ثلثا ه، وگفت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ به حضرت فاطمه ـ علیهاالسّلام ـ که «تزویج نمودم تو را به اقدم ناس در اسلام و اکثر ایشان در علم» آ.

و گفت حضرت امير ـ عليه السّلام ـ روزى در منبر: «انا الصّديق الاكبر، و انا الفاروق الاعظم، امنت قبل ان آمن ابوبكر، و اسلمت قبل

١. كشف المراد / ٣٨٨

۲. «و کان اوّل من آمن به علی بن ابی طالب» تاریخ دمشق ج ۲/۵۱ و نیز: احقاق الحق ج ۱/۵۷ ، ۲۷۳/۲، ۲۰۰۳.

٣. احقاق الحق ج ٢٨٩/٤ ، ج ٣٨٢/٩ ، ج ٤٤١/١٨ : «أول من يرد على الحوض اهل بيتي ». وج ٢٠/ ٤٦ : «أول هذه الامة وروداً على الحوض اولها اسلاماً».

٤. اثنين: دوشنبه

٦. بسنجيد با: احقاق الحق ج ١٠٥/٤ ، ج ١٠٥/٥ : «اقدم الامة سمعاً»؛ و ج ١٠٥/٨ : «من
 كان اقدم اسلاماً و اكثرها علماً».

ان اسلم.» ۱. و بود این کلام در محضر [گروهی] از صحابه ، و هیچ کس انکار این ننمود.

و روایت نموده عبدالله بن حسن که بود امیر المؤمنین ـ علیه السّلام ـکه میگفت: «من اوّل کسیم که نماز کردم و اوّل کسیم که ایمان آوردم به خدا و به رسول او، و کسی که سبقت بر من ننمود در نماز کردن مگر نبی الله». ۳

عامّه گفته اند که اسلام آن حضرت قبل از بلوغ بود، پس معتبر نیست این اسلام، و ابابکر در حین پیری مسلمان شد بناءً علیه او در اسلام سابق است.

جواب گفته شده که سنّ حضرت امير عليه السّلام عيان خمس و ستّين يا ستّ و ستّين <sup>3</sup> سنه بود، و نبى عسلّى اللّه عليه و آله رحلت نمود بعد از وحى بعد از بيست و سه سال، و حضرت عليه السّلام باقى بود بعد از نبى عسلّى اللّه عليه و آله عقريب به سى سال، و هرگاه ساقط. كنيم پنجاه و سه سال از ستّ و ستّين باقى مى ماند سيزده سال، سي در اين هنگام حضرت امير عليه السّلام در اوّل وحى بر نبى عسلى الله عليه و آله ما بين دوازده يا سيزده سال بوده و بلوغ ايشان كه اولو الالباب اند در اين وقت ممكن است كه متحقّق شود،

۱. بسنجيد با: احقاق الحق ج ٢٦/٤، ج ٢١٦٥، ج ١٣١/٧، ج ١٩١/١٥ و ج
 ٢٢٤/٢٠ و غيره. و فضائل الخمسة ج ١٨٦/١.

۳. بسنجید با: احقاق الحقّ ج ۱۹۱/۷، ج ۳۹۸/۱۷، ج ۶۹۸/۲۰ و فضائل الخمسة ج ۱۹۱/۱.

٥. م : \_ مابين

جنانچه حضرت رسول - صلّی اللّه علیه و آله - به فاطمه [ب - ٣١٩] - علیهاالسّلام -گفت: زوّجتک اقدمهم سلماً و اکثرهم علماً.» و ممکن است اقدمیّت / بب /٢٣٩/ به سبب اقلیّت در سنّ باشد.

و أيضاً اقدم است حضرت امير عليه السّلام - از جهت آن كه آن حضرت عليه السّلام - بود در منزل نبى - صلّى الله عليه و آله - شديد الاختصاص به او عظيم الامتثال در اوامر و نواهى، و مخالفت او نمى كرد اصلاً؛ و ابوبكر بعيد بود از او و در جانبى بود و كنارى؛ پس بعيد است با احتمالات سابقه عرض اسلام بر او قبل از عرض اسلام به آن حضرت عليه السّلام - خصوصاً با نزول ﴿ و انذر عشيرتك الاقربين ﴾ ٢.

و معنی اقدمیّت اسلام آن حضرت علیه السّلام ـ آن نیست که در پیش معتقد ملّت دیگر بوده باشد بعد از آن قبل از مردم از آن ملّت به ملّت اسلام آمده باشد، بلکه مثل نصّ صریح در حکایت ابراهیم است که گفت: ﴿انا اوّل المسلمین﴾ ۳ یعنی من سرکردهٔ مسلمینم و حکایت موسی که گفت ﴿انا أوّل المؤمنین﴾ ٤.

و ایضاً صبی گاهی هست که رشید و کامل العقل قبل از سنّ بلوغ می باشد ـ چنانچه مذکور شد ـ پس مکلّف خواهد بود. و از این جهت است که حکم نموده ابوحنیفه به صحّت اسلام صبی و هرگاه این نحو باشد دالّ است بر کمال صبی.

17

۱. مناقب خوارزمی / ۳۵۳ تصحیح مالک محمودی

۳. انعام / ۱۶۳

۲. شعراء / ۲۱۶

٤. اعراف / ١٤٣

17

و مكلّف بودن آن حضرت عليه السلام امّا اوّلاً از جهت آن كه طبيعت اطفال را جبلّيست حبّ ابوين و ميل به اين هر دو، پس اعراض صبى از اين هر دو و متوجّه خدا بودن دالّ است بر قوّت كمالش.

وامّا ثانیاً از جهت آن که طبع طفل منافیست با نظر نمودن در امور عقلیّه و تکالیف شرعیّه، بلکه ملایم آن لهو و لعب است، پس اعراض صبی از آن چه ملایم طبع اوست به ما ینافیش دلالت بر عظم منزلت او در کمال می کند. و ایضاً اگر مکلّف نبود تکلیف در یوم الدار چون از او کفایت نمی شد و قبول نمودن او مقبول می گردید؟ ۱

پس ثابت شد به سبب این آن که علی - علیه السّلام - اقدم ایماناً است؛ پس افضل خواهد بود از جهت قول خدای - تعالی - ﴿و السّابقون السّابقون اولئک المقرّبون﴾ ۲.

و موافق مذهب حقّ بلوغ گاه به سنّ و گاه به روییدن موی خشن در عاد عانه و گاه به احتلام می باشد، و اسلام او در این سن مقوّی است عصمت او را.

قال: و افصحهم " [الف - ٣٢٠].

این دلیل عاشر است، و تقریرش آن است که حضرت امیر علیه السّلام - ابلغ ناس است در فصاحت، و اعظم است در منزلت فصاحت بعد از حضرت رسالت علیه و آله - حتّی آن که

٣. كشف المراد / ٣٨٩

١. ن ، م : ـ و ايضاً اگر ... مى گرديد.

۲. واقعه / ۱۱

٤. م: + پناه

گفته اند بلغاء تماماً: بتحقیق کلام اوست دون کلام الله الخالق و فوق کلام المخلوق. و از او تعلیم گرفتند مردم اصناف بلاغت را، حتّی آن که گفت معاویه که کسی غیر آن حضرت رسم بلاغت را در میان قریش مقرّر ننمود.

و گفت ابن نباته /\*الف/ ۲۶/ صاحب کتاب خطب که حفظ نمودم از خطبههای آن حضرت علیه السّلام ـ صد خطبه را، و گفت عبدالحمید بن یحیی که حفظ نمودم هفتاد خطبه را از خطبههای آن حضرت. و مشهور است که: «الفصاحة افتتحت بعبد الحمید و اختمت بابن العمید» ۳.

# قال: و اسدّهم رأياً. ٤

11

این دلیل یازدهم است، و تقریرش این است که حضرت امیر علیه الله علیه السّلام ـ بود درست تر از دیگران در رأی بعد از رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ و بهتر ایشان به تدبیر و معروف تر و دانیاتر ایشیان در مزایای امور و در امور پوشیدهٔ حرب و لشکر و این بود که آن حضرت ـ علیه السّلام ـ اشاره نمود بر عمر به تخلّف از حرب روم و فرس و فرستادن نایبان، و اشاره فرمود بر عثمان آنچه صلاح او و صلاح مسلمین در آن بود، پس مخالفت قول او نمود تا آن که کشته شد، پس

١. شرح نهج البلاغة ج ٢٤/١ و بحارالانوار ج ١٤٦/٤١

۲. ر.ک: بحارالانوار ج ۱٤٦/٤١

٣. بسنجيد: حاشية الخرائج و الجرايح ج ٢ / ٩٨٣

٤. كشف المراد / ٣٨٩

11

در این معنی نیز افضل از غیر خود بود.

# قال: و اكثرهم حرصاً على اقامة حدود الله تعالى. ا

این وجه دوازدهم است، تقریرش این است که حضرت امیر علیه السلام اکثر ناس حرصاً در اقامت حدود خدا بود و کسی به این حد در این معنی نبود و روی کسی منظور نداشت و رعایت قرابت و ابن عمّ و برادر نمی کرد بلکه شدید السیّاسة و خشن در راه خدا بود و شکست و خراب نمود دار مصقلة بن هبیره را و دار جریر بن عبدالله بجلی را، و جماعتی را به دار زد و قطع ید و رجل دیگران نمود.

و در این معنی کسی مساوی او نبود از صحابه نم پس [ب - ۳۲۰] افضل از غیرش خواهد بود، و این حدیث که واقع شده «لاتسبوا علیا فانه ممسوس بذات الله» مؤید این است.

# قال: و احفظهم للكتاب العزيز. $^{\vee}$

این وجه سیزدهم است، و آن این است که حضرت امیر -علیه السّلام - بود که پیشتر حفظ کتاب خدا نموده بود در عهد ۱۲ رسول اللّه ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ و کسی دیگر نبود که حفظ نموده

٤. بنگريد: حواشي تجريد الاعتقاد / ٢٨٢

۲. م : + و

١. كشف المراد / ٣٨٩

۳. م : ـ کسی

٥. كذا. صحيح: في ذات

٦. ر. ک: احقاق الحق ج ٢١٦/٤، ج ٥٣٥/٢٥ و ج ٥٦٣/٢١

٧. كشف المراد / ٣٨٩

باشد به این مرتبه قرآن را، و اوّل کسی بود که جمع نمود قرآن را، و نقل نموده اند جمهور که تأخیر از بیعت نمودن او به سبب اشتغال به جمع قرآن عظیم بود و ائمه قرّاء قرآن اقراءت را نسبت به آن حضرت علیه السّلام می دهند مثل ابی عمر و ابن ابی العلا و عاصم و غیراینها، از جهت آن که اینها مستند می شوند به ابی عبدالرّحمن السلّمی و او تلمیذ آن حضرت علیه السّلام بود، پس افضل از غیرش خواهد بود.

### قال: و لاخباره بالغيب. ٢

این وجه چهاردهم است، و تقریرش این است که حضرت امیر علیه السّلام ـ / \*ب / ۰ ۲۶ / اخبار به غیب نمود در مواضع کثیره، و این مرتبه حاصل نبود از جهت کسی از صحابه، پس افضل از ایشان بود قطعاً.

و این از جهت آن است که خبر نمود به قتل ذی الثدیة، و چون نیافتند او را اصحاب آن حضرت علیه السّلام میان مقتولین پس گفت آن حضرت علیه السّلام که به خدا قسم که دروغ نگفته ام کسی نیز مرا خبر داده که دروغ نگفته است، پس خود ملاحظه نمود علیه السّلام تا آن که او را یافت و شق نمود پیراهن او را، پس ظاهر شد بر کتف او سلعه ای می گوشتی مثل پستان زن که بر آن بود مویی که کتف او کشیده می شد چون آن را می کشیدند، و رجوع مویی که کتف او کشیده می شد چون آن را می کشیدند، و رجوع

۱. م : \_ قرآن ۳. سلعه : زیادهای در بدن همچو غدّهای که بین پوست و گوشت می باشد.

می نمود کتف او به جای خود چون ترک کشیدن آن می نمودند. او گفتند به او اصحاب حضرت علیه السّلام ـ که: اهل نهروان عبور نمودهاند، آن حضرت ـ علیه السّلام ـ فرمود: عبور ننمودهاند، مرتبه دویم باز گفتند به آن حضرت ـ علیه السّلام ـ که عبور نمودهاند باز فرمود ـ علیه السّلام ـ که عبور ننمودهاند. راوی گوید: پس گفت بنز فرمود ـ علیه السّلام ـ که عبور ننمودهاند. راوی گوید: پس گفت جندب بن عبداللّه ازدی در نفس خود که اگر بیابم قوم را [الف ـ ۲۲۱]که عبور نمودهاند، منم اوّل کسی که با آن حضرت ـ علیه السّلام ـ مقاتله می نماید، چون رسیدیم به شهر یافتیم ایشان را که عبور ننموده بودند. پس گفت آن حضرت ـ علیه السّلام ـ که ای برادر قوم ازد آیا متبیّن شد مر تو را این امر؟ یعنی: آنچه گفته شده بود که عبور ننموده متبیّن شد مر تو را این امر؟ یعنی: آنچه گفته شده بود که عبور بر اطلاع حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ بر آنچه در ضمیر او بود. ۲

و خبر داد آن حضرت علیه السّلام - به قتل نفس شریف خود در شهر رمضان ، و به ولایت حجّاج و انتقام او، و به قطع ید جوریّه بن مسهّر و رِجل او، و به دار زدن او را بر ساق درخت خرما ، پس اینها همه در زمان معاویه شد نسبت به او، و به دار زدند میثم تمّار را بر در خانه عمرو بن حریث عاشر عشره که حضرت علیه السّلام - خبر به دار زدن به ایشان داده بود و نموده بود به او نخله [ای] را که صلب او از

۱. ر.ک: مناقب ابن مغازلی / ۵۳ و کفایة الطالب / ۱٦٧

۲. ر.ک: مناقب ابن شهر آشوب ج ۲۸۸۲ و ارشاد / ۱۹۷

٣. ر. ک: مناقب ابن شهر آشوب ج ٢٧١/٢، ارشاد / ١٦٨ و احقاق الحق ج ١١/٥٥٥

٤. ر. ک: اعلام الوری / ١٧٢

جملهٔ عشره خواهند نمود بر ساق آن درخت، پس شد آنچه گفته بود. او به ذبح قنبر خبر داده بود، پس ذبح نمود او را حجّاج. ۲

و شخصی گفت به آن حضرت علیه السّلام که فوت شده خالد بن عرفطه در وادی قری، پس گفت حضرت علیه السّلام به او که فوت نشده و نخواهد شد تا آن که /\*الف/۲٤۱/ پیش رو لشکر فوت نشده و نخواهد شد تا آن که /\*الف/۲٤۱/ پیش رو لشکر ضلالی باشد که صاحب علم آن حبیب بن عمّار است، پس برخاست مردی از زیر منبر و گفت: و اللّه من دوست توام و من حبیبم آن حضرت فرمود که تو اجتناب کن از آن که پیش روی جیش ضلالت کنی، و به خدا قسم! که [از] پیش روان جیش خواهی بود، و ایشان را داخل خواهی نمود از این در، واشاره به باب فیل نمود؛ پس چون ابن زیاد ـ لعنة اللّه علیه ـ عمر سعد را به جنگ حضرت امام عصین علیه السّلام ـ فرستاد، گردانید در مقدّمه آن جیش خالد را، و حبیب صاحب علم او شد، پس آمدند تا آنکه داخل مسجد شدند از باب فیل. ٥

و گفت آن حضرت علیه السّلام و روزی [ب - ۳۲۱] بر منبر:

بپرسید از من پیش از آن که من نباشم، پس به خدا قسم سؤال
نمی کنید از قومی که گمراه نمایند صد نفر را و هدایت نمایند صد نفر

۱. ر.ک: بحارالانوارج ۱۳۸، ۱۲۲/۵۲

۲. پیشین ج ۱۲٦/٤۲

٣. اعلام الورى / ١٧٧ ، بصائر الدرجات / ٨٥ و بحارالانوار ج ٢٨٩/٤١

٤. م: اما

٥. ر. ك: مصدر قبل و شرح تقدمة تقويم الايمان / ٣٤٣

٦. «سلونى قبل أن تفقدونى»، نهج البلاغه خطبه ٩٢، فيض الاسلام.

را مگر آن که مطلّع می گردانم شما را به صدا زننده و آواز کنندهٔ صد نفر در هدایت و رانندهٔ آن صد نفر در ضلالت تا روز قیامت. پس برخواست مردی به سوی آن حضرت ـ علیه السّلام ـ و گفت خبر ده مراکه چند تار موی در سر و لحیهٔ من هست، پس گفت آن حضرت علیه السّلام ـ که بتحقیق خبر داد مرا خلیل من به آنچه سؤال نمودی از آن، بدرستی که در هر تار موی سر تو ملکی هست که لعن تو می کند، و بر هر تار موی ریش تو شیطانی هست که تو را می راند به راه باطل و سبک می کند خوف تو را و تو را از جا به در می آورد، و در مول الله ـ صلّی الله علیه و آله ـ را. و چون حکایت حضرت امام رسول الله ـ صلّی الله علیه و آله ـ را. و چون حکایت حضرت امام حسین ـ علیه السّلام ـ شد همان طفل متولّی قتال و باعث قتل او شد، و آن حضرت ـ علیه السّلام ـ به سبب آن به شهادت رسید.

و احادیث در این مطلب زیاده از حدّ است که موافق و مخالف نقل نمودهاند.

قال: و استجابة دعائه. ٢

این وجه پانزدهم است در زیادتی آن حضرت علیه السّلام - بر سایر صحابه، و تقریرش این است که علیّ بن ابی طالب علیه السّلام - بود مستجاب الدّعوة سریعاً دون غیر او از صحابه، پس افضل است از ایشان.

٢. كشف المراد / ٣٩١

١. ن : مو

17

11

۲.

و تقریر مقدّمه اولی آن است. که به تواتر این ثابت شده از آن حضرت علیه السّلام به نحوی که دعا کرد بر بسر بن ارطاة، پس گفت: خداوندا! بتحقیق که فروخت / \* ب / ۲٤۱ دینش را به دنیایش، سلب عقلش کن، و مگذار در او دینی که موجب رحمت تو باشد به سبب آن! پس عقلش زایل شد. ۱

و عمران را گفتند که خبر از آن حضرت ـ علیه السّلام ـ نزد معاویه می بَرَد و او منکر بود، حضرت فرمود که اگر دروغ گویی در این انکار کورشوی، پس به قدرت خدا کورشد [الف ـ ٣٢٢] قبل از یک هفته که از دعا گذشته بود.

و ایضاً به شهادت طلبید آن حضرت ـ علیهالسّلام ـ جماعتی از صحابه را در باب حدیث غدیر خم، دوازده مرد از انصار شهادت دادند و ساکت شد انس بن مالک، پس حضرت ـ علیه السّلام ـ گفت به او یا انس چه باعث و مانع از شهادت دادن تو است و حال آن که شنیده [ای] آنچه اینها شنیدهاند!؟ گفت: یا امیرالمؤمنین! پیر شدهام و فراموش نمودهام. پس آن حضرت ـ علیه السّلام ـ فرمود: خداوندا! اگر کاذب باشد ضرب المثل و نشانه گردان او را به سفیدی یا برصی که به عمّامه آن را نتوانند پوشید، پس گشت ابرص.

و پنهان نمود زید بن ارقم با وجود علم او حکایت غدیر خم را به دستور و معاینه شنیده بود بعینه کور شد. ۳ و غیر این از و قایع مشهوره

۱. ر.ک: بحارالانوارج ۲۰٤/٤۱ و مناقب ابن شهر آشوب ج ۲۳٤/۱

۲. ر. ک: بحارالانوارج ۲۰٤/٤۱

۳. پیشین ج ۲۰٥/٤۱

# بسیار است. ۱

# قال: و لظهور المعجزات عنه. ٢

این وجه شانزدهم است، و تقریرش این است که از حضرت امیر - علیه السّلام - ظاهر شد معجزات بسیار چنانچه گذشت بعض از آنها، و حاصل نشده از برای غیر او از صحابه این امور پس افضل از آنها خواهد بود. ۳

# قال: و اختصاصه بالقرابة. ٤

این وجه هفدهم است. در افضلیّت او، و آن این است که حضرت امیر علیه السّلام بود اقرب ناس به رسول اللّه عسلّی اللّه علیه و آله به افضل از غیرش خواهد بود، و از جهت آن که بود او هاشمی پس افضل خواهد بود لقوله مسلّی اللّه علیه و آله و «انّ اللّه اصطفی من الله علیه و آله و الله اصطفی من ولد اسمعیل قریشا و اصطفی من قریش هاشما» ٥.

و این معنی که علاّمه ـ رحمه الله تعالی ـ نقل نموده دلیل افضلیت هاشمی بر غیرش می شود به نحوی که در کتاب فضایل السّادات مشروحاً به قلم شکسته تماماً درست رقم گشته جهت بنی هاشم و در مناقب ایشان ترقیم یافته.

۱. ر. ک: پیشین ج ۱۹۱/۶۱ - ۲۳۰ ۲. کشف المراد / ۳۹۱ ٤. کشف المراد / ۳۹۲

۳. پیشین، ج ۲۳۰/۶۱ ۵. ر.ک: سند احمد ج ۱۰۷/۶

# قال: و الأخوّة. <sup>ا</sup>

این وجه هیجدهم است، و آن این است که حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ چون مؤاخات نمود میانهٔ صحابه حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ را برای خود گذاشت و با او مؤاخات نمود به نحوی که سابق گذشت که با دیگری [ب ـ ٣٢٢] این نحو مؤاخات دست به هم نداد /\*الف/٢٤٢ و متحقّق نشده.

#### ۵ قال: و وجوب المحبة. ٣

این وجه نوزدهم است، تقریرش این است که حضرت امیر علیه السّلام ـ محبّت و مودّت او واجب است دون غیرش از صحابه، پس افضل از ایشان خواهد بود قطعاً. بیان مقدّمه اولی آن است که: آن حضرت ـ علیهالسّلام ـ از «ذوی القربی» بود، پس مودّت او واجب است موافق آیهٔ ﴿قل لااسئلکم علیه اجراً الاّ المودّة فی القربی﴾ و به این استدلال محبّت جمیع سادات و افضلیّت ایشان می رسد سیّما به انضمام حدیث کافی که از ائمهٔ اطهار منقول است که «امامت مختص یکی از ما است و محبّت نسبت به جمیع واجب است» به نحوی که در کتاب فضایل السّادات آیراد نموده ایم. و افضلیّت ایشان به دلایل در کتاب فضایل السّادات آیراد نموده ایم. و افضلیّت ایشان به دلایل ثابت است، و قبول نکردن این دلایل هاشمیّه معلوم است که از عناد

<sup>۲. ر. ک: تاریخ دمشق ج ۱۱۷/۱
٤. شوری / ۲۳</sup> 

١. كشف المراد / ٣٩٢
 ٣. كشف المراد / ٣٩٢
 ٥. اصول كافى ج ٢/٥٢٥ – ٥٣٥
 ٣. فضايل السادات / ١٥٧

خواهد بود، پس معاندین خلف چون سلف جِلف و خلفِ خلفای جورند در ابطال حق محبّت اهل بیت.

# قال: و النّصرة. ١

این وجه بیستم است، و تقریرش این است که حضرت امیر علیه السّلام ـ مختصّ شده بود به فضیلت نصرت، یعنی: ناصر رسول اللّه ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ بودن دون غیرش از صحابه، پس افضل نسبت به غیرش از صحابه بود. بیان مقدّمه اولی قوله ـ تعالی ـ فان اللّه هو مولاه و جبریل و صالح المؤمنین > ۲.

و بتحقیق که اتفاق نموده اند مفسّرون بر این که مراد از «صالح المؤمنین» علیّ بن ابی طالب است علیه السّلام - نه عنی شرش از صحابه، و مولی در این جا به معنی ناصر است از جهت آن که نافظیست که مشترک است میان خدا و جبرئیل و حضرت امیر علیه السّلام و بیّن است که در ایشان به معنی ناصره است، پس در این موضع نیز چنین خواهد بود و حصر شده مولی به این موالی ثلاث به ضمیر فصل چنانچه علاّمه - رحمه الله - بلافصل در شرح این متن تصریح به این نموده.

۲. مريم / ٤

۱. كشف المراد / ۳۹۲ ۳. ر.ك: شواهد التنزيل ج ۲۵٤/۲

#### قال: و مساواة الانبياء. ا

این وجه بیست و یکم است، تقریرش [الف - ۳۲۳] این است که حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ بود مساوی انبیاء متقدّمین، پس افضل از غیرش از صحابه بود. از جهت ضرورت آن که مساوی افضل افضل است. و بیان مقدّمه اولی حدیثیست که بیهقی از نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ نقل نموده که آن حضرت فرمود که: «من أحبّ أن ینظر الی آدم فی علمه، و الی نوح فی تقواه، و الی ابراهیم فی خلّته، و الی موسی فی هیبته، و الی عیسی فی عبادته، فلینظر الی علیّ بن ابی /\*ب/۲٤۲/ طالب ـ علیه السّلام ـ » آ و این حدیث را علاّمه شیرازی در مبحث امامت از کتاب درّة النّاج نیز ایراد کرده. "

# ۱۲ قال: و خبر الطّائر و المنزلة و الغدير و غيرها. ٤

این وجه بیست و دویم است در افضلیّت و زیادتی کمال و نصّ در امامت آن حضرت علیه السّلام - نسبت به سایر صحابه، بیانش این است که نبی - صلّی اللّه علیه و آله -اخبار در مواضع کثیره به فضیلت آن حضرت علیه السّلام -نموده بر غیرش، مثل حدیث طیر که مرغ بریانی جهت حضرت رسول - صلّی اللّه علیه و آله - آوردند، و آن حضرت - صلّی اللّه علیه و آله مرتبه دعا فرمود که خداوندا!

١. كشف المراد / ٣٩٣

۲. ر.ک: شواهد التزیل ج ۲/۱، ۱۰ و تاریخ دمشق ج ۲۸۱/۲

٣. این بخش از درة التاج بظاهر چاپ نشده است!

٤. كشف المراد / ٣٩٣

۲.

بفرست نزد من دوست ترین خلق خودت را به سوی خودت تا با من این را تناول نماید، حضرت امیر علیه السّلام حاضر شد. و عبارت حدیث این است که: «قال اللّهم آتینی باحبّ خلقک الیک یأکل معی من هذا الطّیر فجاء علیّ علیه السّلام فأکل معه» وفی روایة: «اللّهم ادخل الیّ أحبّ اهل الارض الیک» ۲.

و این حدیث را روایت نموده انس و سعد بن ابی و قاص و ترمذی در صحیح خود، و حافظ ابونعیم در حلیة الاولیاء و بلاذری در تاریخ و خرگوشی در شرف المصطفی و سمعانی در فضایل الصّحابه و طبری در کتاب الولایه و ابن البیع در صحیح و ابویعلی درمسند واحمد بن حنبل درفضایل و نطنزی در خصایص و از محدّ ثان محمّد بن اسحق و محمّد بن یحیی از دی و مازنی و ابن شاهین و سدّی و ابوبکر بیهقی و مالک و اسحق بن عبداللّه بن ابی طلحه و عبدالملک بن عمیر و مسعر بن کذام و داود بن علیّ بن عبداللّه بن عبد اللّه بن عبداللّه بن عبداللّه بن عبداللّه بن عبداللّه بن عبد اللّه بن عبد اللّه بن عبد اللّه بن عبداللّه بن عبد اللّه بن عبد ال

و ابن بطه درابانه به دو طریق روایت کرده است و خطیب ابوبکر در تاریخ بغداد از هفت طریق، و ابن عقدهٔ حافظ کتابی در طریق این حدیث به تنهایی تصنیف کرده است. و سی و پنج نفر از صحابه این حدیث را ازانس نقل کرده اند، و ابورافع مولی رسول الله ـ صلّی الله علیه و آله ـ وابن عبّاس خود نقل نموده و اعتماد نموده ابوجعفر اسکافی و ابوعبد الله بصری از اهل سنّت بر این حدیث.

۱. ر.ک: کفایة الطالب / ۱٤۷

۲. پیشین / ۱۵۱

و گفته اند: بنابراین حدیث آن حضرت علیه السّلام افضل از غیرش است. و ادّعا نموده است ابوعبداللّه /\*الف/٢٤٣/ مذکور شهرت این حدیث را و ظهور آن را میان صحابه. و کسی از ایشان منکر این حدیث نشده، پس متواتر بلکه فوق حدّ تواتر است. ا

و متعصّبان ازمخالفان دو اعتراض بر این دلیل کردهاند:

يكى: مراد احبّ خلق الله باشد در اكل اين مرغ با من.

دویم: آن که ممکن است که حضرت احبّ در آن زمان بوده باشند

بعد از آن بعضى از صحابه افضل از او شده باشند.

جواب از اوّل: آن است که به حذف متعلّقات و اطلاق از قیود که «دوستر خلق به سوی تو» فرمود، نه «احبّ خلق در اکل» به سبب عسرت یا غیر آن، و دلیل عموم حکم است و احبّیّت در خصوص اکل یا به اعتبار افضلیّت است یا به اعتبار فقر و استحقاق است؛ در اوّل مدّعا ثابت است؛ و در ثانی شک نیست که مستحق تر از حضرت امیر علیه السّلام ـ در مدینه بسیار بودند، و در بسیاری از روایات قید «اکل» نیست.

و شیخ مفید ـ رحمه الله ـ از این اعتراض جواب گفته که مروی است که سه مرتبه حضرت رسول ـ صلّی الله علیه و آله ـ دعاکرد در طلب حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ و انس که دربان آن حضرت است در این سه مرتبه که حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ می آمد جواب می داد تا آن که آخر حضرت رسول الله ـ صلّی الله علیه و آله ـ صدا زد، و

۱. ر. ک: تاریخ دمشق ج ۱۰۵/۲، غایة المرام / ٤٧١ ، عمدة / ۱۲۵ و احقاق الحق ج ۲۲۱/۲۱ ، ۲۲۱/۲۰ و ج ۲۲۱/۲۱

حضرت امير ـ عليه السّلام ـ را طلبيد و گفت: چرا دير آمدى!؟ حضرت گفت: سه مرتبه آمدم انس جواب داد مرا، حضرت رسول الله ـ صلّى الله عليه و آله ـ را بد آمد، و از انس سبب جواب دادن پرسيد، گفت: مى خواستم [الف ـ ٣٢٤] احبّ خلق از قبيلهٔ خودم انصار باشد. حضرت رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـ گفت: هركس قبيلهٔ خود را دوست مى دارد يا آن كه مگر در ميان انصار از او بهترى هست.

و هرگاه این معنی موجب فضیلت نبود چرا انس مانع می شد و می خواست از قبیله او باشد؟ و چون باعث خوش نیامدن حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ می شد اگر او احبّ نبود؟ و حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ در جواب انس نفرمودند که چه فضیلتی در این هست؟ بلکه تصدیق نمودند این فضیلت را که گفتند هر کس قبیلهٔ خود را می خواهد.

و بعضی فضلا از این اعتراض اهل سنّت نیز جواب گفته اند که:
هرگاه در این معنی فضیلتی نبود انس / \* ب / ۲٤٣ / چرا وقتی که در این
امر او را به ۳ شهادت طلبید حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ از جهت
رعایت منافقین کتمان نمود، و گفت: یادم نیست، و حضرت ـ علیه
السّلام ـ عگفت: اگر کتمانِ دانسته نموده باشی خدای ـ تعالی ـ تو را
پیس گرداند که از عمّامه پوشیده نشود، آخر چنان شد و نفرین آن
حضرت ـ علیه السّلام ـ مستجاب شد.

و بعضى از مخالفين گفته اند كه ما در فروع به خبر واحد عمل ٢٠

٢. م : + چون باعث

٤. ن: -ع

١. م : \_ خود را

٣. ن ، الف : \_ به

می کنیم و امامت نزد ما از فروع است و حدیث طیر اگر متواتر نباشد خبر واحد البته هست چون است عمل به آن نمی کنیم. و شارح اصفهانی در بیان متن: «و خرق کتاب فاطمه علیهاالسّلام ـ گفته: «و روایة الواحد العدل یفید ظنّ صدقه، و العمل بالظنّ واجب فی الاحکام الشّرعیّة». و این نقل انس را مغازلی در کتاب مناقب از ابن حنبل روایت نموده. و نفرین حضرت و کوفت برص او را موافق و مخالف به طریق مستفیضه در مسودّها سفید نموده ایراد فرموده اند.

و جواب اعتراض ثانی: آن است که ظاهر لفظ «احب» جمیع خلق بعد از حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ در جمیع ازمنه و احوال بر جمیع انبیا و اوصیا است، و گفته اند در جواب که این خرق اجماع مرکّب است از جهت آن که هیچ یک از امّت به این قائل نشده اند که وقتی افضل و وقتی مفضول ۲ باشد آن حضرت علیه السّلام ـ و از این [ب ـ ۲۲۶] جمله است حدیث منزلت که: «انت منی بمنزلة هارون من موسی» به نحوی که گذشت و هارون بهتر اهل عنی بمنزلة هارون من موسی، پس همچنین خواهد بود آن حضرت ـ اهل علیه السّلام ـ نزد رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ .

و از آن جمله حدیث غدیر است، و آن قول آن حضرت ـ صلّی الله علیه و آله ـ است که فرمود: «من کنت مولاه فعلی مولاه اللّهم وال من والاه و عاد من عاداه و انصر من نصره و اخذل من خذله» ٥، و «ادر

٢. م: \_ مفضول

٤. م: از

۱. نسخهها: صفهانی

۳. مصادر آن گذشت

٥. مصادر آن گذشت.

17

الحق مع على كيف ما دار» و ما بيان نمو ديم كه مراد به مولى اولى به تصرّف است در اين جا، هرگاه حضرت امير ـ عليه السّلام ـ اولى به تصرّف از هر واحدى باشد در نفس، او افضل از ايشان خواهد بود قطعاً و جزماً.

لیکن اعتراض نموده اند بعضی از ایشان که ممکن است که مراد از مولی در این جا مولای عتق باشد یعنی آزاد کننده کسی از جهت آن که مشاجرهٔ میان آمیرالمؤمنین ـ علیه السّلام ـ و زید بن حارثه شد، پس گفت آن حضرت ـ علیه السّلام ـ که /\*الف/۲٤٤/ تـ و مولای منی، پس زید گفت من مولای رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ ام و نیستم مولای تو. پس آین خبر به حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ رسید فرمود که هر کسی که من مولای اویم پس علی مولای اوست.

و جواب به چندین وجه است:

اوّل: آنچه ذکر نموده او را ابوعبدالله بصری، و آن این است که اختصاصی نیست حضرت امیر علیه السّلام - را به ولاء زید دون غیر آن را از اقارب نبی - صلّی الله علیه و آله -، و حدیث غدیر دالّ است بر اختصاص خاصّ، پس حملش بر این معنی جایز نیست.

۲. م : ـ میان

۱. مصادر آن گذشت.

۳. م : \_ پس

اصبحت مولا نبی و مولا کل مؤمن و مؤمنة» و گفتند بعد از این حکایت و خطاب نمودند به آن حضرت به لفظ مولانا، پس جایز نیست حمل مولی را در این جا بر ولاء.

سيّم: آن است كه مقدّمه حديث نفى اين معنى مىكند، جهت آن كه سابق اين حديث اين است كه «الستُ اولى منكم بانفسكم» و اين كلام دالّ است كه مولى به معنى ولاء نيست، بلكه به معنى اولى به تصرف است. و نيز [الف ـ ٣٢٥] دلالت بر اين مطلب دارد قول رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـ كه در باب ذى الثّدية فرمود «يقتله خير الخلق و الخليقة» و در روايت ديگر واقع شده: «يقتله خير هذه الأمّة». "

و به حضرت فاطمه ـ عليهاالسّلام ـ گفته است حضرت رسول ـ صلّى اللّه عليه و آله ـ كه: «خداى ـ تعالى ـ مطلّع شد بر اهل ارض، پس اختيار نمود از ايشان پدر تو را، پس او رانبى گردانيد، بعد از آن مطلع شد ثانياً پس اختيار نمود از ايشان شوهر تو را، پس او را ولى گردانيد». <sup>3</sup>

و گفته است عایشه که بودم نزد نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ پس آمد حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ بس گفت حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ که این سیّد عرب است، عایشه گفت که گفتم: پدر و مادرم

١. مسند احمد، ج ٢٨١/٤ - فضائل الخمسة ج ٣٨٦-٣٨٤/١

۲. ر. ک: نزل الابرار / ۵۸ و مصادر ذیل آن.

۳. ر.ک: مناقب ابن مغازلی / ٥٦

٤. «... قال اما علمت أن الله ـ تعالى ـ اختار اباك فجعله نبياً و بعثه الى كان الخلق رسولا ثم اختار علياً فأمرنى فزوجتك اياه و اتخذته بأمر ربى وزيراً و وصياً». -> بحارالانوار ج ١٠٠٢/٢٢

فدای تو باد! آیا نیستی تو سیّد عرب؟ گفت من سیّد عالم و سیّد ولد آدمم، و این سیّد عرب است. ۱

و از انس منقول است که نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ گفت نسبت به حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ که بتحقیق برادر من و زیر من و بهتر کسی که وا میگذارم بعد از خودم که قضا میکند دین مرا و وعده مرا به جا می آورد علیّ بن ابی طالب ـ علیه السّلام ـ است ۲. ۳

و سؤال نمود مردی از عایشه از طریق سلوک و وجه مجادله او با وصی رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ در حرب جمل، گفت: آن تقدیر الهی بود، پس سؤال نمود او را از علی بن ابی /\*ب/۲٤٤/ طالب ـ علیه السّلام ـ، گفت: سؤال نمودی از دوست ترین ناس به رسول و شوهر احبّ ناس به رسول، صلّی الله علیه و آله <sup>3</sup>.

و گفته است رسول الله ـ صلّی الله علیه و آله ـ به فاطمه: آیا ۱۲ راضی نیستی که من تزویج نموده ام تو را به بهترین امّت خودم؟ و از سلمان روایت است که گفت حضرت رسول ـ صلّی الله علیه و آله ـ بهتر کسی که من وامی گذارم بعد از خودم علیّ بن ابی طالب است.

۱. «انا سيد ولد آدم و على سيد العرب» > احقاق الحق ج ٣٩٩/٢ و ٣٩٩/٢٠.

۲. م: است (ع)

۳. «ان اخی و وزیری و خلیفتی فی اهلی و خیر من اترک بعدی یقضی دینی علی بن ابی طالب» احقاق الحق ج ۵٥/٤

<sup>3. «</sup>احبّ النّاس الى رسول اللّه(ص) من الرجال على و من النساء فاطمة»  $\rightarrow$  احقاق الحق ج  $^{(170/8)}$  النّاس الى رسول اللّه(ص) من الرجال على و من النساء فاطمة» من المركبة وج

٥. «خير من اخلفه بعدى على بن ابى طالب» ﴾ احقاق الحق ج ٥٤/٤ و ج ٢١٣/١٥ ، مجمع

و از ابن مسعود مروى است كه گَفت حضرت رسول ـ صلّى الله عليه و آله ـ: «على خير البشر فمن ابى فقد كفر» ا

#### قال: و لانتفاء سبق كفره.<sup>٣</sup>

و این وجه ثالث و عشرون است، و تقریرش این است که حضرت امیر علیه السّلام مرگز کافر نبود به خدا، بلکه از حین [ب-۳۲۵] بلوغ بود مؤمن موحّد به خلاف باقی صحابه که در زمان جاهلیّت همه کافر بودند، و شکّ نیست در فضل آن که همیشه مؤمن موحّد بوده بر آن کسی که کفرش قبل از ایمانش بوده، چنانچه مکرّر در طی کلام و متون سالفه این معنی گذشت.

# قال: و لكثرة الانتفاع به. ٤

این وجه بیست و چهارم است در افضلیّت آن حضرت ـ صلّی اللّه ۱۸ علیه و آله ـ . تقریرش این است که منتفع شدند از حضرت امیر ـ علیه علیه السّلام ـ مسلمین اکثر از انتفاع ایشان از غیر آن حضرت ـ علیه

 <sup>◄</sup> الزوائد ج ١١٣/٩ و فضائل الخمسة ج ٢٧/٢٠

۱. ر. ک: احقاق الحق ج ۲۹۲/۲۰ ، ج ۲۹۸/۱۵ و ج ۲۹۲/۲۰ ، تاریخ بغداد ج ۱۹۲/۳ و فضائل
 الخمسة ج ۹۱/۲

۲. «على بن ابى طالب وصيى افضل الأوصياء»  $\rightarrow$  احقاق الحق، ج  $\sqrt{9/5}$ ، ج  $\sqrt{50/5}$  ، ج  $\sqrt{50/5}$ 

٤. كشف المراد / ٣٩٥

17

السّلام ـ پس ثواب او اکثر خواهد بود، و فضل او اعظم، بیان مقدّمه اولی آن است که گذشت سابق از کثرت حروب او و شدّت بلای او در اسلام و فتح نمودن خدای ـ تعالی ـ بلاد را بر دست او و قوّت و شکوت اسلام که به سبب او بود، حتّی آن که رسول ـ صلّی الله علیه و آله ـ فرمود یوم احزاب: «لضربة علی خیر من عبادة التّقلین» ۱.

و آن حضرت علیه السّلام در زهد و تقوی رسیده بود به مرتبهای که ملحق به او احدی نشد بعد از او، و استفاده نمودند مردم از او طریق ریاضت و ترک دنیا و انقطاع به خدا را، و همچنین در سخا و حسن خلق و عبادت و تهجّد منفرد بود، و همه کس در این مراتب از او متعلّم بودند.

و امّا علم پس ظاهر است استناد كافّهٔ علما به سوى او، و استفاده ایشان از او، و ایضاً بود بعد از ابى بكر زمان طویلی آن حضرت علیه السّلام که به مردم افادهٔ کمالات نفسانیّه و بدنیّه می نمود، و مبتلا شد به مشقّتهای بسیار که به غیری حاصل /\*الف/٢٤٥/ نشده.

قال: و تميّزه بالكمالات النّفسانيّة و البدنيّة و الخارجيّة. ٢

این وجه بیست و پنجم است در باب افضلیّت آن حضرت علیه السّلام - نسبت به غیرش از صحابه. تقریرش آن است که کمالات یا نفسانیست یا بدنی یا خارجی.

امّا كمالات نفسانيّه و بدنيّه: پس بتحقيق كه در آن حضرت ـ عليه ٢٠

ر. ک: احقاق الحق، ج ۲/۱ و ج ۲/۱ ه ٤ و مصادر قبل
 ۲. کشف المراد / ۳۹۵

السّلام ـبه سر حدّ كمال بود، از جهت آن كه علم و زهد و شجاعت و حسن سخا و خلق و عفّت در او ابلغ از غیرش بود، بلكه قریب و محاذی در واحد از اینها كسی با او نبود، و رسیده بود به قوّت [الف ـ ٣٢٦] بدنی و شدّت قدرت به جائی كه مثل او نبود، حتّی آن كه بعضی گفته اند بود كه قطع سرها می نمود مثل قطّ اقلام، و خطا در ضربهٔ واحده نمی كرد، و محتاج به معاودت نبود: و كند در خیبری كه عاجز بودند از نقلش هفتاد مرد قوی كه اشدّ ناس در قوّت باشند، با وجود آن كه آن حضرت ـ علیه السّلام ـ بود بسیار قلیل الغذا با اخشن مأكل و ملبس و كثیر الصّوم و دایم العبادت بود.

امّا کمالات خارجیّه: پس از آن جمله نسب شریف او بود که مثل نداشت از قرابت با رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ بود، از جهت آن که عبّاس عبّ رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ از جانب اب بود و حضرت عبّ حضرت رسول ـ صلی اللّه علیه و آله ـ از جانب اب بود و حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ ابن عبّ اب و امّ بود، و در ارث اولی می باشد این نحو ابن عبّ از عبّ چنینی، با این مراتب هاشمی اب و امّ بود از جهت آن که آن حضرت ـ یعنی علی بن ابی طالب علیه السّلام ـ ابن که آن حضرت ـ یعنی علی بن ابی طالب علیه السّلام ـ ابن و از جملهٔ کمالات آن حضرت ـ علیه السّلام ـ مصاهرت است که زوج سیّدة النّساء بود اگر چه عثمان نیز داماد رسول ـ صلّی اللّه علیه و زوج سیّدة النّساء بود اگر چه عثمان نیز داماد رسول ـ صلّی اللّه علیه و ـ صلّی اللّه علیه و ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ بود و به منزله [ای] قرب او را در قلب نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ بود که جزء او بود، و این مرتبه کسی را نبود. و ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ بود که جزء او بود، و این مرتبه کسی را نبود. و

هر وقت فاطمه عليهاالسّلام مى آمد حضرت رسول عليه الله عليه و آله به تعظيم او برمى خاست و نسبت به زن ديگرى اين نحو نمى كرد، قال رسول الله عليه الله عليه و آله : «سيّدة نساء العالمين فى الجنّة أربعة» و فاطمه را يكى از نساء كه در جنّت سيّدة نساء عالمنند گفت.

و از جملهٔ کمالات حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ اولاد بود، و حاصل نشد از برای احدی از مسلمین مثل اولاد او در شرف و کمال، از جهت آنکه امام حسن و امام حسین ـ علیهماالسّلام ـ /\*ب/٢٤٥/ دو امامند که هر دو سیّد جوانان اهل بهشتند، و بود دوستی حضرت رسول ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ به مرتبهٔ نهایت [ب ـ ٣٢٦] با ایشان، حتّی آنکه خم می شد از برای هر دو که سوار شوند، و بعبعه ـ یعنی صدای شتر ـ می نمود از برای هر دو که خوشحال شوند، بعد از آن هر یک اولادی بهمرسانیدند که رسیدند در شرف به غایت.

حضرت امام حسن علیه السّلام -از او حسن مثنّی و حسن سیّم و عبداللّه بن الحسن المثنّی و نفس زکیّه و غیر ایشان متولّد شد. و از حضرت امام حسین - علیه السّلام - حضرت امام زین العابدین و حضرت باقر و حضرت صادق و حضرت کاظم و حضرت رضا و حضرت جواد و حضرت هادی و حضرت عسکری متولّد شد، و پهن نمو دند در عالم علم و فضل و طریقه زهد را و انقطاع و ترک و تجرید را بسیار، حتّی آن که فضلای از مشایخ و غیرهم فخر آبه خدمت

١. ر. ك: احقاق الحق ج ٢٥/١٠ ، ج ٢٩/٠٤

۲. م : \_ فخر

ایشان می نمودند، پس ابویزید بسطامی فخر می نمود که سقّای دار حضرت صادق بود، ومعروف کرخی به دست حضرت رضا علیه السّلام مسلمان شد و دربان آن حضرت علیه السّلام می بود تابود در عیات.

و بودند اكثر فضلا مفتخر به انتساب به ایشان، چنانچه در علم مالک را هرگاه سؤال مسأله [ای] در طریق و دروازه می نمودند جواب نمی داد، وجه از او که پرسیدند گفت: من اخذ علم از جعفر بن محمّد الصّادق ـ علیه ماالسّلام ـ نموده ام و چون به خدمت آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ می رفتم که سؤال نمایم بر می خواست و افخر ثیاب خود را می پوشید و بوی خوش می نمود و در بالای مجلس می نشست و حمد خدا می گفت وافاده می نمود، و استفادهٔ ابی حنیفه از حضرت صادق ـ علیه السّلام ـ ظاهر است بدون احتیاج به برهان.

و این فضایل از جهت غیر حضرت امیر علیه السّلام ـ از صحابه نبود. پس آن حضرت ـ علیه السّلام ـ افضل خواهد بود، و الحال در مشهد رضا ـ علیه السّلام ـ اعمی و اعرج اکثر اوقات شفا معاینه می یابند، و از هیچ یک از صحابه این به نظر نرسیده ا به کوری چشم معاندین. و این مناظره را احدی ننموده پس حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ [الف ـ ٣٢٧] افضل از ایشان خواهد بود.

و حكايت مرّة بن قيس و كشته شدن او بر دست حضرت ٢ /\*الف/٢٤٦/ امير ـ عليه السّلام ـ بعد از حيات، و اثر ظهور دست و

۱. م: رسیده

قدرت مبارکه الحال در صندوق متبرّکه مضبوط است. و این قدرت در حین حیات و ممات از صحابه دیگر دست به هم نداد، حتّی آن که شعرای عجم در این باب نظم چند گفته اند و انگشت نما در نظرها نموده اند. و این حکایت را در بعضی کتب به نظر رسید که ضبط نموده اند. ۱

و امثال این بسیار رو نموده و فضایل آن حضرت علیه السّلام ـ زیاد از حدّ است، چنانچه گفته اند:

کتاب فضل تو را آب بحر کافی نیست

که تر کنی سر انگشت و ۲ صفحه بشماری و ابن اثیر که صاحب کتاب جامع الاصول فی احادیث الرسول است

وابن اثير كه صاحب كتاب جامع الاصول في الحاديث الرسول است در باب صاد مع اليا در ترجمهٔ سيد از كتاب نهايه - كه نهايت اعتبار نزد محد ثين عامّه دارد و مؤلّفش از جمله مشاهير علماء ايشان است - نقل نموده به اين عبارت فيه: «انّه قال لعلى انت الذائد عن حوضى يوم القيامة تذود عنه الرّجال كما يُذاد، البعير الصّاد يعنى الّذى به الصّيد، و هو داء يصيب الابل في رؤوسها، فتسيل أنوفها و ترفع رؤوسها و لاتقدر أن تلوى معه اعناقها، يقال عبير صاد أى ذو صاد، كما يقال رجل مال و يوم راح اى ذو مال و ريح، و قيل: اصل صاد صيد بالكسر. و يجوز أن يروى صاد على انّه اسم فاعل من الصّدى العطش» ،

۱. بسنجید با معجزه هایی از این گونه ، بحارالانوار ج ۳۱۰/٤۲ ۲ ۲. م : و با در المذائد

٤. م : \_ يقال 0. النهاية، ج ١٥/٣

شعر:١

ساقى حوض كوثر است على

جانشين محمّد است على

ه مردی زکنندهٔ در خیبر پرس

اسرار كرم ز خواجه قنبر پرس

گر تشنه آب رحمتی ای حافظ

سرچشمهٔ آن زساقی کوثر پرس۲

#### مسألة هشتم

در امامت باقي ائمه است عليهم السلام

قال: و النّقل المتواتر دلّ على الأحد عشر و لوجوب العصمة و انتفائها الله عن غيرهم و وجود الكمالات فيهم. ٣

چون ثابت نمود که امام بعد از رسول الله ـ صلّی الله علیه و آله ـ علی بن ابی طالب ـ علیه السّلام ـ است شروع نموده در امامت باقی ائمهٔ اثنی عشر که یازده نفرند، اوّل ایشان [ب ـ ٣٢٧] حسن بن علی است، بعد از آن حسین بن علی، بعد از آن علی بن الحسین زین العابدین، بعد از آن ولدش محمّد بن علی الباقر، بعد از آن ولدش جعفر بن محمّد الصّادق، بعد از آن ولدش موسی الکاظم، بعد از آن ولدش ولدش علی الرّضا، بعد از آن ولدش محمد الجواد، بعد از آن ولدش ولدش ولدش علی الرّضا، بعد از آن ولدش محمد الجواد، بعد از آن ولدش

۱. م: ـ شعر

۲. ديوان حافظ / ٣٠٢: «گر طالب فيض حق بصدق حافظ».

٣. كشف المراد / ٣٩٧

على الهادى، بعد از آن ولدش الحسن العسكرى، بعد از آن ولدش امام منتظر، صلوات الله و سلامه عليهم.

و دليل گفته اند در اين مطلب به چندين وجه:

اوّل: نقل متواتر از شیعه است که هر خلفی از جمعی از سلف نقل نموده اند که دلالت بر امامت هر واحد موافق تنصیص می کند، و بتحقیق که /\*ب/٢٤٦/ مخالفون نیز این را نقل نموده اند به طرق متعدده ـ یک بار مجملاً و اخری مفصّلاً ـ به نحوی که روایت شده از حضرت رسول ـ صلّی الله علیه و آله ـ که گفت به حضرت امام مسین علیه السّلام ـ «هذا ابنی امام ابن امام آخر امام ابوائمة تسعة تاسعهم قائمهم.» و غیر این از اخبار.

و مروی است از طریق مخالفین از مسروق: «قال بینا نحن عند عبدالله بن مسعود اذیقول لنّا شابّ: هل عهد الیکم نبیّکم کم یکون من ابعده خلیفة؟ قال: انّک لحدث السنّو ان هذا شیء ما سألنی احد عنه، نعم عهد الینا نبیّنا ـ صلّی الله علیه و آله ـ أن یکون بعده اثنی عشر خلیفة عدد نقباء بنی اسرائیل.»

وجه ثانی: آن است که ما بیان کردیم که امام واجب است که معصوم باشد و غیر این جماعت نبودند معصوم به اجماع، پس معین شد عصمت در ایشان و الا لازم خواهد بود خالی بودن زمان از امام

١. م : ـ نقل

٢. ر. ک: عوالم العلوم ج (٣/٢٥)/١٦٠ ، ١٦٢ و غيره قريب به مضمون.

٣. ر. ك: عوالم العلوم ج (٣/١٥)/٢٤ ، مجمع الزوائد ج ١٩٠/٥ و احقاق الحق ج ١/١٣ و ج

معصوم و بيان كرديم استحاله آن را سابقاً.

سیّم: آن است که کمالات نفسانیه و بدنیّه بتمامها موجود بوده در هر واحد از ایشان، و هر واحد فی نفسه کامل و مکمّل غیرند، و این دلالت بر استحقاق ریاست عامّه می کند، از جهت آن که افضل از جمیع ناس در زمان خود بودهاند، و قبیح است عقلاً ترجیح نفضول بر فاضل، پس واجب است که کلّ واحد امام باشند. و این [الف ـ ۳۲۸] برهان لمّی است.

# مسألة نهم

#### در ذکر احکام مخالفین

قال: و محاربوا على (ع) كفرة، و مخالفوه فسقة. ١

۱۱ یعنی محاربون حضرت امیر-علیه السّلام -کافرند از جهت قول نبی -صلّی اللّه علیه و آله -که فرموده: «حربک یا علی حربی» و شکّ نیست در کفر کسی که حرب با رسول خدا نمود.

و در مغرب اللّغة مطرّزی که او از علما اهل سنت است بیان محاربین به این عبارت واقع است: «فی الحدیث تقاتل النّاکثین و القاسطین و المارقین النّاکثین به الّذین نکثوا البیعة ای نقضوها و ستنزلوا عایشه و ساروا بها الی البصرة علی جمل اسمه عسکر، و لذا سمّیت واقعة یوم الجمل و القاسطون: معاویة و أشیاعه، لانّهم قسطوا، أی حاربوا

١. كشف المراد / ٣٩٨

۲. مناقب ابن مغازی / ٥٠ و شرح تقدمة تقويم الايمان / ١٤٥

٣. عيون اخبار الرضا ج ١ / ٦٦

17

امام الحقّ و الوقعة تعرف بيوم صفّين. و أمّا المارقين فهم الّذين مرقوا، أى خرجوا من دين الله و استحلّوا القتال مع خليفة رسول الله، و هم عبدالله بن وهب /\*الف/٢٤٧/ الراسبي و حرقوص بن زهر البجلي المعروف بذى الثّدية، و تعرف تلك الوقعة بيوم النّهروان، و هي من أرض العراق على اربعة فراسخ من بغداد» ٢.

وامّا در باب مخالفین حضرت امیر علیه السّلام در امامت، پس اختلاف نموده اند علمای شیعه در این قوم، بعضی حکم به کفر ایشان نموده اند از جهت آن که ایشان ضروری دین را انکار نموده اند، و آن نصّ جلیست که دالّ است برامامت آن حضرت علیه السّلام با تواتر آن نصّ.

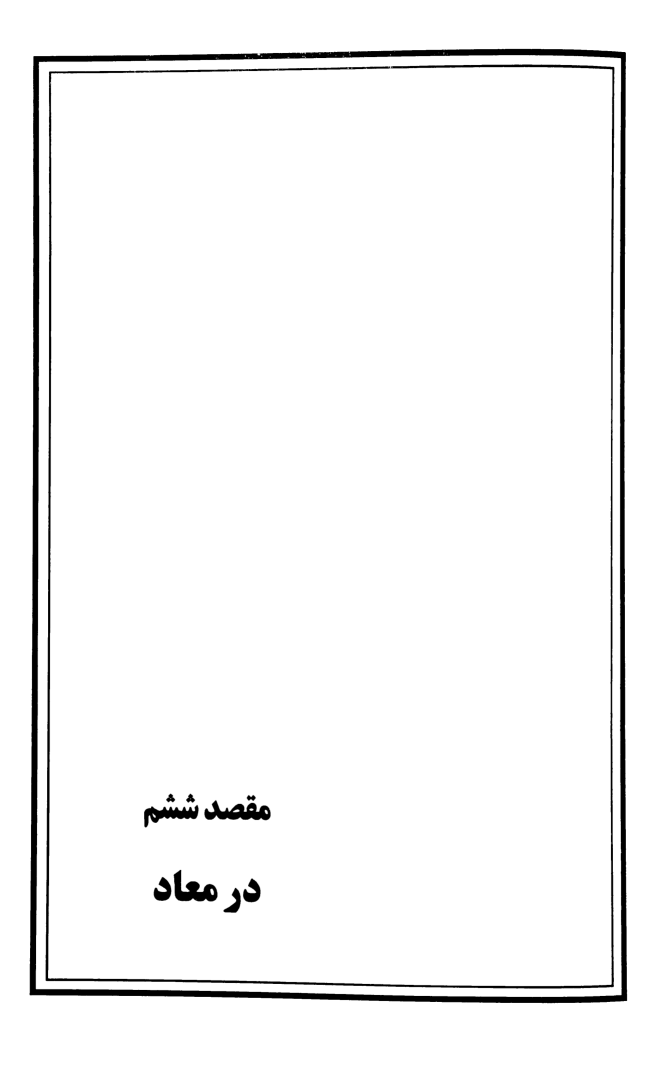
و رفته اند آخرون از اینها که ایشان فسقه اند و علامه این را أقوی دانسته. بعد از این اختلاف نموده اند این جماعت از علما در سه قول: یکی: آن که بعضی گفته اند: اینها مخلّد در نارند از جهت عدم استحقاق اینها بهشت را.

دویم: آن که بعضی گفته اند که: بیرون آورده می شوند از نار و به بهشت می روند.

و ثالث: چیزی است که خوب شمرده ابن نوبخت و به این نحو راضی شده اند ایضاً جماعتی از علمای ما و آن این است که بیرون آورده می شوند عامّه از جهنّم از جهت عدم کفر که موجب [ب - ۳۲۸] خلود و نار باشند، لیکن داخل بهشت گفته اند نمی شوند از جهت عدم ک

۱. ن ، م : امام ۲. *المغرب،* ج

ايمان كه مستحق و مقتضى استحقاق ثواب بهشت باشند.



# بسم الله الرّحمن الرّحيم

قال: المقصد السّادس

فى المعاد و الوعد و الوعيد، و ما يتصل بذلك حكم المثلين واحد، و السّمع دلّ على امكان التّماثل. ا

٨

# مقصد سادس

#### در معاد و وعد و وعید است

و معاد مصدر است یا اسم مکان یا زمان است، و در حقیقت عود و توجّه است به آنچه بوده، و مراد به حسب تعبیر در این جا رجوع بوجود است بعد از فنا، یا رجوع اجزاء بدن بعد از تفرّق است یا به حیات بعد از موت، یا رجوع روح است به بدن بعد از مفارقت از آن. و در این مقصد چندین مسأله است:

#### مسألة [اول]

#### در امكان خلق عالم ديگر غير اين عالم

بدان این را که ایجاب و الزام معاد موقوف است بر این مسأله، و از ۲۰

١. كشف المراد / ٥٠٠

برای همین است که در اوّل این مقصد این مطلب مذکور شده. و بتحقیق که اختلاف نمودهاند مردم در لزوم معاد، پس اتّفاق نمودهاند اهل ملّت بر لزومش /\*ب/۲٤۷/ و مخالفت نمودهاند سابقین. و احتجاج نمودهاند ملیّون بر این به عقل، یعنی دلیل عقلی و سمعی.

امّا عقل: پس این است که عالم دیگر - مثل این عالم - ممکن الوجود است، از جهت آن که این عالم ممکن است، پس مثلش ممکن است، و به این برهان اشاره نموده مصنّف - رحمه الله - که گفته: «حکم المثلین واحد».

و امّا سمع: پس نحو قول خداى \_ تعالى \_است ﴿ أو ليس الّذى خلق السّموات و الأرض بقادر على أن يخلق مثلهم بلى و هو الخلاّق العليم ﴾ \.

١٢ قال: و الكريّة و وجوب الخلأ و اختلاف المتفقات ممنوعة. ٢

این اشاره است به آنچه احتجاج نموده اند او ایل از علمای فن حکمت بر امتناع خلق عالم دیگر. و تقریر آن به دو وجه است:

اوّل: آن که اگر موجود شود عالم دیگر کروی خواهد بود، از جهت آن که آن شکل طبیعت از جهت بسایط همه و فلک بسیط است، پس اگر دو کره [الف ـ ٣٢٩] باشند و با هم ملاقات کنند یا نکنند در بین خلاً متحقّق می شود. و خلاً نزد اهل این فنّ محال است.

جواب آن است که: ما مسلّم نداریم وجوب کره بودن را در عالم د ثانی، و اگر تسلیم کنیم مسلّم نداریم وجوب خلاً را از جهت آن که

۱. یس / ۸۱

17

ممكن ارتسام عالم ثانى در ثخن بعض افلاك، يا آن كه احاطه نموده باشد محيط هر دو عالم را.

دلیل دویم بر امتناع عالم دیگر: آن که اگر موجود شود عالم دیگر پس در آن نار و ارض و غیرهما خواهد بود، اگر طلب کنند امکنه خود را در عالم دیگر لازم می آید قسر اینها دایماً در این عالم، و الآ اختلاف متفقات در طبیعت و مقتضیات آن لازم می آید.

و جواب: این است که چه می شود که جایز باشد که عالم دیگر مخالف این عالم باشد در حقیقت؛ و اگر تسلیم کنیم عدم مخالفت را چرا جایز نباشد که این هر دو عناصر دو مکان طبیعی داشته باشند و در هر یک که باشند مستغنی از دیگری باشند.

این است آنچه علامه ـ رحمه الله تعالى ـ در تطبیق كلام مصنف ـ رحمه الله ـ نقل نموده.

## مسألة ثانيه

#### در صحّت عدم است از برای عالم

قال: و الامكان يعطى جواز العدم. ١

علامه ـ رحمه الله ـ گفته اختلاف نمودهاند مردم در این که تمام علام یعنی به جمیع اجزائه آیا صحیح است عدمش یا نه؟

پس رفتهاند ملّیون /\*الف/۲٤۸/ تمام بر جواز عدم عـالم مگـر نادری، و منع کردهاند این جواز را قدما، و اختلاف نمودهاند در طریق

١. كشف المراد / ١ • ٤

امتناع آن.

پس رفته اند قومی از ایشان بر امتناع ذاتی آن و گردانیده اند عالم را و اجب در وجود، و پیش از این بیان خطا این مذهب گذشت و برهان گفته شد بر حدوث عالم پس ممکن است بالضّرورة.

و رفته اند بعضی دیگر بر امتناع عدم عالم به اعتبار غیر نه بالذّات، به جهت آن که معلول واجب الوجود است و تا واجب معدوم نشود عالم معدوم نمی شود، پس عدمش به این سبب محال است، و سابق [ب ـ ٣٢٩] بطلان این حرف گذشت که مؤثّر در عالم قادر مختار است.

و رفته اند کرامیه و جاحظ ابه استحالهٔ عدم عالم بعد از وجودش با وجود آن که قائل شده اند به حدوث عالم و گفته اند که اجسام باقیند و فانی نمی شوند نه بذاتها و نه به سبب فاعل، از جهت آن که شأن فاعل ایجاد است نه اعدام؛ زیرا که فرق در نزد عقل میان نفی فعل و فعل عدم نیست، پس امری مقتضی دو فعل ضد چون می شود ۲؟ و هرگاه شأن آن ایجاد باشد چون فعل عدم از او یا نفی فعل متحقق می شود، بلکه نمی شود و ضد جهت اجسام نمی باشد، از جهت آن که بعد از وجود جسم چیزی ضد جهت جسم نیست. و برطرف نمودن آن ضد را اولی از برطرف نمودن آن جسم مر آن ضد را نیست، از جهت آن که تضاد از طرفین است و اولویت حادث که ضد است در فنای جسم به سبب تعلقش به علّت مشترک است در میان هر دو ضدّ، به جهت آن که هر دو "ضدّ حادث و موجودند و مثل هماند

17

17

۲. ن ، الف : ـ پس امری ... می شو د

۱. م: حاحظ

٣. ن ، الف : ـ دو

۲.

در این معنی، و به سبب کثرت علل برای ضد با کثرت اضداد جسم اولویّت برای آن ضد و اضداد نیز حاصل نمی شود، به علّت آن که ممتنع است اجتماع امثلین، یا آن که اجتماع علّتین می شود به نحوی که گفته اند که علل مستقلّه بر معلول واحد شخصی محال است، یعنی اجتماعشان و اولویّت ندارد آن ضدّ حادث در اعدام جسم باقی از عکسش ۲.

و اگر کسی بگوید این معنی به علّت و سبب آن است که اگر ضد حادث را معدوم نسازد، پس جمع شدن جسم و ضدّش جمع بین النّقيضين است نيز باطل است، از جهت آن كه فرض و تقدير انتفا و عدم تحقّق وجود ضدّ حادث است و معدوم بودن آن فرض شده؛ زیراکه وجود ضد سابق مانع وجود آن است، و نیست فنای اجسام ايضاً به سبب انتفاء شرط وجود جسم، از جهت آن كه عود كلام در آن می شود به این نحو که / \*ب /۲٤۸ شأن فاعل ایجاد ع است نه فعل عدم که عین نفی فعل است و آنچه مذکور شد در آن ضد در شرط وجود این جسم نیز جاری است به این نحو که عدم جسم باطل است، از جهت آن که شرط وجود جسم موجود متحقّق است. و نیست شرط اعدام این جسم موجود اولی از شرط وجودش، و سبب انتفاء شرط وجود جسم و سبب وجود جسم مذكور مشتركند در احتياج به فاعل، به جهت آن که هر دو متعلّق به فاعلند، و تعدّد و کثرت شرط عدم جسم نيز باطل است از جهت امتناع جمع بين المثلين.

٢. م ، الف : \_ از عكسش٤. الف : اتحاد

۱. م : \_اجتماع ۳. ن ، الف : \_و سبب

و أيضاً اگر گفته شود كه شرط وجود جسم هرگاه منتفى شد و جسم معدوم شد شرط وجود جسم جمع بين النقيضين است و مستلزم اجتماع ضد هم است او در جواب گفته مى شود كه مقدمه بر عكس است، شرط وجود جسم هست و شرط عدمش نيست.

بعد از طَى اين مراتب علاّمه \_ رحمه الله \_ گفته در شرح خود كه محال بودن عدم عالم خطاست به اين عبارت كه: «و هو خطاء لانّ الاعدام يستند الى الفاعل كما يستند الوجود اليه» ٢. [الف \_ ٣٣٠]

به عبارت دیگر بیان این مدّعا این است که ضد جهت اجسام نیست، از جهت آن که اگر ضدّ جهت اجسام موجود شود که فانی کند جسم را، پس معدوم نمودن آن ضدّ که حادث شده مجدّداً این جسم را اولی از معدوم نمودن این جسم آن را نیست، از جهت آن که تضادّ از طرفین است.

و ایضاً اولی نمی تواند باشد <sup>3</sup> ضدّ جسم در فنا نمودن آن به سبب تعلّقش به فاعل، به جهت آن که هر دو یعنی جسم و ضدّش هر دو متعلّقند به فاعل.

و اگر کسی گوید که شاید جسمی چند ضدّ به هم رساند که تقویت یافته فانی سازند جسم را، این نیز باطل است به جهت آن که این اضداد مثل هماند و ممتنع است اجتماع مثلین، و ایضاً با وجود جسم ضدّ آن موجود نمی تواند شد که جمع بین الضّدین محال است پس، نمی توان گفت که ضدّ جسم چون متحقّق شد جسم فانی

۱. کذا

17

٢. ن ، الف : ـ به اين نحو كه عدم جسم ... اليه

٣. م: مجدا

17

مىشود.<sup>١</sup>

و ایضاً گفته شده که فنای جسم به فنای شرط وجودش نمی باشد، به جهت آن که سبب فنای شرط وجود جسم به نحوی از انحای اولی از سلب شرط وجود جسم نیست، آگفته می شود که سبب فنای شرط وجود جسم  $^{7}$  چیست فاعل نمی تواند بود چون او  $^{3}$  سبب فنای شرط وجود جسم  $^{8}$  چیست فاعل نمی تواند بود پون او  $^{1}$  سبب ایجاد است نه فنای آن و وجود جهت آن نیز نمی تواند بود، از جهت آن که افنای آن ضد مر شرایط جسم را اقوی و اولی از عکس چنانچه مذکور شد نیست، و عود کلام می شود تا آخر.

و جواب که علاّمه ـ رحمه اللّه تعالی ـ گفته این آاست که این کلام ـ یعنی عدم فنا ـ به سبب آن که شأن فاعل ایجاد است نه فنا نمودن چیزی و اعدام آن، چنانچه کرامیّه و جاحظ گفته اند باطل و خطاست به سبب آن که اعدام مستندند به فاعل، چنانچه وجود مستند است به فاعل و امتیاز واقع است میان نفی فعل و فعل عدم؛ زیرا که نکردن امری باکردن عدم آن ممتاز است. و اگر قبول کنیم عدم امتیاز میان هر دو را چه می شود که جسم معدوم شود به وجود ضدّ و ضدّ آن اولی باشد در اعدام جسم و سبب اولویّت معلوم نباشد، و اگر قبول کنیم که ضد آن اولی نمی تواند باشد چه می شود که شرط و جود جواهر ضدّ آن اولی نمی تواند باشد چه می شود که شرط و جود جواهر

الف: \_ پس نمی توان ... می شود

٢. ن ، الف : \_ به نحوى ... نيست

٣. ن ، الف : \_ سبب فناى شرط وجود جسم

٤. الف : \_ او ٥. ن ، الف : \_ آن

٦. ن : ـ اين

اعراض متجدده چندی باشند که متعاقب خدای ـ تعالی ـ مـوجود کند در ا جسم [ب ـ ۳۳۰] حالی بعد از حالی، و اگر مجدد نشوند این اعراض منتفی شوند جواهر.

و دلیل مصنف ـ رحمه الله ـ بر صحّت عدم جهت عالم حجّت است بر جمیع چنانچه گفته که عالم ممکن الوجود است. پس محال است انقلابش به امتناع یا وجوب، پس جایز است عدمش به نحوی که جایز است وجودش. این است آنچه از نسخهٔ شرح علاّمه ـ رحمه الله ـ مستخرج شد هر چند نسخه خالی از سقم نبود.

و در شرح حاج محمود واقع است شرح این متن به این نحو که جواز عدم عالم اشاره به مقدّمهای است که منع دلیل سمعی می شود بدون آن جواز، و تا امری از برای چیزی ممکن نباشد دلالت نمی کند دلیل سمعی بر امکان آن؛ پس گویا گفته مصنّف ـ رحمه الله ـ که عالم ممکن العدم است قبل از وجود، پس بعد از آن نیز چنین خواهد بود، و اخبار کرده شارع از وقوع امکانش پس رفع وجوب وجودش و رفع آمتناع عدمش واجب است بالذّات پس ممکن است.

مسألة ثالثه

#### در وقوع عدم وكيفيّت آن است

قال: و السّمع دلّ عليه. ٣

يعنى دلالت بر وقوع عدم عالم ميكند سمع، و أن قول خداي ـ

۱. ن : دو ۳. کشف المراد / ۲۰۰۶ 17

۲.

11

تعالى ـ است كه فرموده: ﴿هو الاوّل و الآخر﴾ و ا ﴿كلّ شيء هالك الآ وجهه ﴾ ٢ و قوله ـ تعالى ـ ﴿كلّ من عليها فان ﴾ ٣ و اجماع واقع است بر فنا و خلاف در كيفيّت آن است بر نحوى كه خواهد آمد. اين است آنچه علاّمه ـ رحمه الله ـ در شرح خود ايراد نموده.

قال: و يتأوّل في المكلّف بالتّفريق كما في قصّة ابراهيم، عليه السلام. ٤

محقّقون رفته اند بر امتناع اعاده / \*الف/۲٤٩ معدوم و بعد از این بر وجود معاد مذکور خواهد شد و ذکر آن که خدای ـ تعالی ـ عالم را معدوم می کند بیان کرد مصنّف ـ رحمه اللّه ـ و ظاهراً نقیض است با امتناع اعادهٔ معدوم که مذهب محقّقین بود از جهت آن که اجزا البته موجود می شوند، پس معدوم شده بود که آخر موجود می شوند، و مصنف ـ رحمه اللّه ـ بیان نمود که مراد از اعدام و معدوم نمودن تفرّق اجزا است، امّا در غیر مکلّفین که واجب نیست اعادهٔ اینها، پس اعتبار نیست در ایشان و جایز است اعدام آنها بالکلیّه [الف ـ ۱۳۳۱] بدون اعاده، و در مکلّفین اعدام تفرّق اجزاست به جهت آن که بعد از تفریق اجزا بر ایشان هالک صادق است، چون منتفع از اجزا به نحو سابق نمی شوند؛ یا آن که چون ممکنند و هر ممکن نظر به

۱. حدید / ۳

۲. قصص / ۸۸: لااله الا هو كل شيء ... . مؤلّف آغاز آيه را به طور ديگرى نقل نموده
 است.

٤. كشف المراد / ٢٠٤ ك. مذهب محقّقين

<sup>7.</sup> كشف المراد: المحقّقون على امتناع اعادة المعدوم و سيأتى البرهان على وجوب المعاد و هيهنا قد بيّن انه تعالى يعدم العالم و ذلك ظاهر المناقضة.

ذات واجب نيست وجودش، پس به منزلهٔ هالک است. و چون تفريق اجزاء آنها شد پس بعد از اجتماع اجزا ثانياً مي توان گفت كه اعاده شده التيام اجزاء آنها معدوم.

و دلالت بر این تأویل می کند قول ۱ خدای ـ تعالی ـ که در اواخر سورة بقره است. ﴿ و اذ قال ابراهيم أرنى كيف تحيى الموتى قال أو لم يؤمن قال بلي و لكن ليطمئن قلبي قال فخذ اربعة من الطّير فصّرهن اليك ثمّ اجعل على كلّ جبل منهنّ جزءاً ثمّ ادعهنّ ياتينّك سعياً و اعلم انّ الله عزيز حكيم لا كه چون حضرت ابراهیم ـ علیه السلام ـ سؤال نمود که در آخرت چه گونه احیای اموات می شود و آماده می شوند در حال نفخ روح پس خدای ـ تعالى ـ امر فرمود به او كه اخذكن چهار مرغ، و اجزاء آنها را از هم جدا كن. و ممزوج كن آنها را با هم، و بعد از آن آنها را چند قسمت كن و هر قسمتى را بركوهي بگذار، و بعد از آن بطلب آنها را. چون حضرت ابراهیم - علیه السلام - چنین نمود و آنها را طلبید، ممتاز فرمود خدای ـ تعالى ـ اجزاء هر مرغ خاصّى را از ديگرى به نحوى كه بنيهٔ هريك به نحو اوّل كامل از اجزاء خودش شد، بعد از آن احیای ایشان به نحو اوّل فرمود و نزد حضرت ابراهیم علیه السلام ـ آمدند، و معدوم نکرد خدای ـ تعالى ـ اجزاء آنها را؛ پس هـمچنين است حال در مكلّفين.

این است آنچه مفهوم می شود از کلام مصنّف ـ رحمه الله ـ کـه که در کما فی قصّه ابراهیم، علیه السلام».

١. م : قوله

17

قال: و اثبات الفناء غير معقول لانّه ان قام بذاته لم يكن ضدّاً و كذا ان قام بالجوهر. \

چون ذکر نمود مصنف ـ رحمه الله ـ مذهب حقّ را در کیفیّت اعدام عالم، شروع نمود ۲ در ابطال مذهب مخالفین در این مطلب. بدان که علاّمه ـ رحمه الله ـ گفته که از جملهٔ جمعی که مخالفت نموده اند در کیفیّت اعدام / \*ب / ۲٤۹ فرقه ای از معتزله اند که گفته اند اب ـ ۲۳۱] اعدام نیست تفریق اجزا، بلکه اعدام خروج نمودن از وجود است به این نحو که خدای ـ تعالی ـ خلق نموده از برای جواهر ضدی که آن فنا است، و سه مذهب در این اختیار نموده اند.

ابن اخشیدگفته که فنا نیست متحیّز، و نیست قائم به متحیّز، لیکن حاصل می شود در جهت معیّنه، پس هرگاه خدای ـ تعالی ـ احداث فنا نماید در آن جهت که خواهد معدوم می شوند جواهر بتمامها.

ثانی: گفته است - ابن شبیب - که خدای - تعالی - حادث می کند در هر جو هری فنائی که این فنائی عدم آن جو هر است در زمان ثانی، پس این فنا را قائم در محل دانسته است.

ثالث: گفته است ـ ابوعلی و ابوهاشم و کسی که تابع اینهاست که فنا حادث می شود بدون محل، پس فانی می کند جواهر را بتمامها. بعد از این اختلاف نموده اند، پس رفته است ابوهاشم و قاضی القضاة و جمعی که تابع اویند به این که فناء واحد کافیست در عدم کل جواهر، و رفته است ابوعلی و اصحابش به این که از برای هر جوهری ۲۰

٢. ن ، الف : نموده

١. كشف المراد / ٢٠٤

فنای خاصی هست که ضد آن است که کافی نیست این از برای دو جوهر.

پس هرگاه دانستی این را، پس گفته می شود که قول به فنا به هر تقدیر که فرض شود باطل است، از جهت آن که فنا اگر قائم به ذات است پس جوهر است، از جهت آن که معنی جوهر بعینه این است، پس ضد جوهر نمی تواند باشد؛ زیراکه عین جوهر است و جوهر ضد جوهر نمی تواند شد؛ و اگر غیر قائم به ذات است پس عرض است؛ جوهر نمی عرض همین است، پس حال در جوهر خواهد بود یا زیراکه معنی عرض همین است، پس حال در جوهر خواهد بود یا ابتداءً یا به واسطه، و بر هر تقدیر منافی جوهر نخواهد بود.

## قال: و لانتفاء الاولويّة. ١

امتناع قیام فنا به جواهر. و تقدیر آن این است که اگر فنا قائم به جواهر امتناع قیام فنا به جواهر. و تقدیر آن این است که اگر فنا قائم به جواهر باشد پس عرضی خواهد بود حال در جواهر، و نخواهد بود اقتضای آن امر نفی محل را اوّل از اقتضای محل مر نفی آن را، بلکه خواهد بود انتفاء این حال به محل اولی از عکسش؛ از جهت [الف ۲۳۳] آن که منع ضد دخول ضد آخر را در وجود با امکان اعدامش مر آن را اولی است از اعدام امر متجد د مر ضد باقی را، چنانچه مشهور است که دفع چیزی اسهل است از رفع آن خصوصاً هرگاه ضد اوّل /\*الف/ ۲۰۰/ نسبت به ضد ثانی کرده محل از برای آن باشد.

١. كشف المراد / ٣٠٤

و امر ثانی از امرین که گفته شد از کلام مصنف رحمه الله دو امر مفهوم می شود اقامت دلیل ثانیست بر انتفاء فنا و قریب است به دلیل سابق، و آن این است که جوهر باقی مانع وجود ضدّش می شود که به آن فنای آن جوهر باشد، بلکه جوهر باقی خود اولی است در ضدّ بودن و مانع وجود ضدّ خود شدن، چون متقرّر و مستقلّ در وجود شده از غیرش جوهر باشد یا عرض.

## قال: و لاستلزامه انقلاب الحقايق أو التسلسل. ٣

یعنی قول به فنای جواهر، یعنی اگر محقّق باشد بودن فنایی که ضدّ جواهر فرض شده است، مستلزم واحد از دو امر محال است، یکی انقلاب حقایق، و ثانی تسلسل، و هر دو مستلزم محال است، و استحالهٔ هر دو ظاهر است.

امًا بيان ملازمت أحد امرين: اين است كه فنا يا واجب الوجود است بالذّات يا ممكن الوجود است، و هر دو قسم باطل است.

امّا اوّل: به جهت آن که این فنا معدوم بوده و آخر فرض وجودش شده و الا جواهر موجود نمی شدند، و این معنی دالّ است بر امکانش، پس واجب الوجود بودن آن باطل خواهد بود.

و امّا ثانی: که ممکن الوجود باشد بالذّات باطل است، از جهت آن که صحیح است در آن عدم، و الّا ممکن نبود، پس عدمش اگر بوده باشد بالذّات پس ممتنع است بعد از آن که فرض امکانش شده بود، و

> ۱. م: قربت ۳. کشف المراد / ۴۰۳

17

17

این معنی مستلزم انقلاب حقایق است که ممکن ممتنع می شود به تأمّل در آن یا برعکس. و اگر بوده باشد عدمش به سبب فاعل، باطل می شود اصل دلیل شما که می گفتید به سبب فاعل نیست.

این است آنچه علاّمه ـ رحمه اللّه ـ در شرح خود ایراد نموده. لیکن در کتاب مناهج الیقین در منهج تاسع در مبحث معاد گفته: «و نقل عن الکرامیّة القول بوجوب ابدیّة العالم بعد حدوثه [ب ـ ٣٣٢] قالوا: لانّ عدمه لایکون بالفاعل، لانّ الاعدام لیس بأثر، لاّنه ان کان وجودیّاً لم یکن عدم الفعل، بل یکون ایجاداً لضدّ للعالم، و ان کان عدمیاً لم یستند الی المؤثّر، لاّنه لافرق بین قولنا: لم یؤثر او بین قولنا: أثر العدم. و الا لزم وقوع الامتیاز فی العدمیّات، و لا بالضّد، لأنّ انتفاء الأوّل شرط فی حدوث الثانی فلو علّل به دار، و لأنّ التّضاد من الجانبین فلا مولویة لانتفاء أحدهما بالاً خر» ۲۰ اولویة لانتفاء أحدهما بالاً خر» ۲۰

پس ظاهر می شود که منظور اصل دلیل که علامه گفته دلیل عدم جواز نسبت عدم است به فاعل.

و حاصل این کلام از بعضی شروح مستفاد می شود که این است که فنا بر فرض و جودش اگر / \* ب / ٥٥٠ / واجب باشد چون معدوم بوده فنا که عالم موجود شده انقلاب حقیقت واجب به ممکن لازم می آید، چون عدم در آن یافت شده. و اگر ممکن مفروض شود فنا، پس عدمش اگر بالذّات باشد ممکن نخواهد بود و جودش، بلکه ممتنع خواهد بود؛ و الحال که و جودش ممکن فرض می شود مستلزم

١. مصدر: قولنا يؤثر

17

۲.

انقلاب ممتنع است به ممكن. و اگر عدم فنا به وجود ضدّ آن فنا باشد تسلسل لازم می آید، به این نحو که نقل کلام در آن ضدّ می کنیم که اگر واجب است لذاته لازم می آید انقلاب چنانچه مذکور شد، و اگر آن ضدّ ممکن است لذاته پس عدمش صحیح خواهد بود و عدمش بالذّات نخواهد بو د بلکه به وجود ضدّش خواهد بود، و همچنین نقل کلام در ضدّ می شود الی غیر النّهایه. پس از کلام مصنّف درحمه الله که مبتنی بر نفی فنا بود وجودش موجب انقلاب است، و از همان کلام لازم می آید تسلسل به اعادهٔ آنچه مذکور شد در بیان ضدّ فنا بعینه به این نحو که گفته شود: این ضدّ اگر واجب است لذاته پس انقلاب است، و اگر ممکن است پس صحیح است عدمش و عدمش بالذّات نخواهد بود ـ چنانچه گذشت ـ بلکه به وجود ضدّش است، و همچنین الی غیر النّهایه.

و در شرح بهشتی در بیان تسلسل واقع [است]که: «فنا اگر قابل فنا باشد لازم می آید که از برای فنای موجود [الف ـ ۳۳۳] فنای دیگر باشد و همچنین الی غیرالنّهایه، پس ثابت شد که به امری محلّ فنا بودن معقول نیست و الّا آن فنا ممکن خواهد بود و فنای خواهد داشت»، تمام شد مضمون کلام بهشتی.

و در شرح متن و الا مكان يعطى جواز العدم مذهب قوم در عدم جواز نسبت فعل امر عدمى به فاعل امور سابقاً گذشت، اين است حاصل اين كلام.

قال: و اثبات بقاءٍ لا في محل يستلزم التّرجيح من غير مرجّح، أو اجتماع النّقيضين. \

رفته اند قومی - از آن جمله ابن شبیب به این که جوهر باقیست به بقایی که ثابت و قائم بالذّات است، پس هرگاه منتفی شود این بقا منتفی می شود این جوهر، و مصنّف محال دانسته است این مذهب را، از جهت آن که مستلزم محال است، و گفته است که قول به این مستلزم دو امر است، یکی: ترجیح بدون مرجّحی، و دویم: اجتماع نقیضین. و آنچه علاّمه ـ رحمه الله ـ را به خاطر رسیده در تقریر شرح کلام مصنّف ـ رحمه ـ و بیان این مطلب دو امر است:

یکی: از آنها این است که گفته شود که: بقا یا جوهر است یا عرض، و هر دو قسم باطل است، /\*الف/۲۵۱/ پس اصل بقا باطل است؛ امّا اوّل به جهت آن که اگر جوهر باشد این بقا پس نخواهد بود جعل آن شرط از برای بقای جوهر دیگر اولی از عکسش، پس حال از این دو امر به در نیست که اگر کلّ واحد شرط برای دیگری باشد دور خواهد بود، و اگر هیچ یک شرط دیگری نباشد این اصل مطلوب است و عین مدّعا که خلافِ گفتهٔ خصم است. پس ثابت شد که این بقا را دخلی در این معنی نیست ، چنانچه که جواهر متعدّده بسیارند که هیچ یک به دیگری نیستند.

و امّا ثانی که بقا عرض باشد اگر قائم بالذّات باشد لازم می آید در اجتماع نقیضین، از جهت آن که عرض قائم بالذّات نیست.

17

١. كشف المراد / ٤٥٤

تقریر امر دویم متن آن که گفته می شود که: بقا یا واجب است بالذّات یا ممکن است بالذّات، و هر دو قسم باطل است. امّا قسم اوّل که وجوب است: از جهت آن که وجود بقا بعد از عدم دال است بر جواز عدمش و جواز عدمش نفی وجوب ذاتی [ب - ٣٣٣] می کند که منافی با عدم است.

و امّا قسم ثانی که ممکن است نیز باطل است، از جهت آن که عدمش در وقتی دون وقتی ترجیح بلامرجّح است از جهت استحالهٔ استناد آن عدم به ذات خودش و الّا ممتنع الوجود می شد با امکانش و این جمع بین النّقیضین است، و همچنین استناد آن عدم به فاعل و به ضدّ هم نیست و الاّ جایز خواهد بود مثل آنچه در این بقای عرض فرض شده در فنای ۲ جواهر نیز، یعنی در جواهر جاری است که استناد عدم جواهر به فاعل است یا به ضدّش، و این معنی در جواهر محال است و کلام در آن گذشت.

پس قول به این استناد به خصوص در این جا و استحالهٔ آن در جواهر ترجیح بلامرجّح است.

و مستند به انتفاء شرط نیز نیست عدم بقا و الا لازم می آید که از ۱۹ برای بقا بقائی دیگر باشد که آن بقا با وجود شرطش می باشد و متحقق می شود بقای آن بقا و با عدمش معدوم می شود، از جهت آن که اشیا در آن حدوث بقا نمی دارند بلکه در آن آخر بقا دارند، و بقا به بقایی که نفس آن است باقی نیست در محل، و الا توقف شیء بر نفس می شود، ۲۰

١. ن ، الف : \_ عرض

٣. ن ، الف : \_ يعنى در جواهر ... است

پس بقا بقای دیگر خواهد داشت. و همچنین پس مستفاد می شود که هر موجودی در آن ثانی و جود بقایی می دارد، پس اگر زمان موهوم حقّ باشد از بقای هر موجودی توّهم آن می توان نمود.

و شارح اصفهاني الكفته: «و ذهب جماعة من الأشاعرة الى أنّ الجوهر باقٍ ببقاء قائم بذاته، فاذا أراد الله إعدام الجوهر لم يوجد البقاء، فانتفى الجوهر، فابطل المصنّف ذلك المذهب، بأنّ حصول البقاء فى المحلّ يستلزم توقّف الشيء على نفسه امّا ابتداءً أو بواسطة، ذلك لأنّ حصول البقاء فى المحلّ يتوقّف على حصول المحلّ فى الزمان.

الثانى: ان كان هو نفس الزمان يلزم توقف الشيء على نفسه ابتداءً أو معلول البقاء و حينئذ يلزم توقف الشيء على نفسه بواسطة».

۱۲ و ملاّعلی نیز چنین گفته ۲ و حاج محمود نیز در شرح خود تصریح به این مراتب نموده.

و علاّمه ـ رحمه الله ـ گفته است بعد از فرض آن که در بقا بقا باشد مضمون این عبارت را: «و نیست احدهما صفت از برای دیگری بودن اولی از عکسش. و این ترجیح [الف ـ ۳۲۵] بدون مـرجّـح است»، چنانچه سابق در بودن جوهری شرط بقای جوهر دیگر گذشت عدم اولویّت.

١. نسخه ها: صفهانی
 ٣٠. نسخه ها: صفهانی
 ٣٠. کشف المراد: فليس احدهما بكونه صفة الآخر أولى من العكس

۲.

قال: و اثباته في المحلّ يستلزم توقّف الشّيء على نفسه امّا ابتداءً أو بواسطة.

رفته اند جماعتی / ۴ ب / ۲۵۱ از اشاعره و کعبی به این که اصل جوهر باقیست به بقایی که قائم است به آن جوهر، پس هرگاه اراده نماید خدای ـ تعالی ـ اعدام آن را ایجاد نمی کند بقا را، پس منتفی می شوند جواهر. و مصنف ـ رحمه الله ـ باطل نموده این مذهب را به این که مستلزم توقف شیء بر نفس است یا ابتداءً یا به واسطه.

و تقریرش این است که حصول بقا در محل موقوف است بر وجود محل در زمان ثانی، و بقای واجب که زمانی نیست و ابدی است، و زمان ثانی جهت آن نیست، چون از زمان بری است، این معنی در آن مصوّر نیست، لیکن در ممکن حصول آن محلّ در زمان ثانی بعینه اصل این بقاست یا معلولِ این بقاست و موقوف بر این است بقا؛ و لازم می آید از اوّل توقّف شیء بر نفس ابتداءً، و از ثانی توقّف آن بر معلول آن شیء که موقوف بر آن است، پس در این جا توقّف شیء بر نفس به واسطه می شود. علامه - رحمه الله - فرموده که این است آنچه ممکن است حمل کلام مصنّف - رحمه الله - بر آن.

و علاّمه ـ رحمه الله تعالى ـ در كتاب مناهج اليقين گفته: «مسألة: استمرار وجود الشّيء هل هو صفة زائدة على ذاته أم لا؟ الحقّ أنّه زائد في الاعتبار، أمّا في الخارج فلا، لانّ المعدوم قد يتصف بالاستمرار، فانّا كما نعقل مقارنة الوجود لزمانين كذلك نعقله في

١. مصدر: الخارج فلان

۲.

العدم، و لو كان صفة ثبوتيّة لزم اتصاف المعدوم بالصّفة الثّبوتية، هذا خلف.

و اعلم أنّ بعض المعانى المعقولة قد يعرض لبعضها، و البقاء الذى هو الاستمرار بهذه المثابة، فانّه قد يعقل الذّهن له بقاء آخر ينتهى بانقطاع الاعتبار العقلى. و أثبت ابوالحسين البقاء صفة للّه تعالى ـ قديمة قائمة به، و نفاه القاضى و جماهير المعتزلة. و أثبت الكعبى البقاء شاهداً و نفاه غائباً.

واحتج المبثتون له بان الذّات لم تكن باقية ثمّ صارت باقية، فتجدّد البقامع تجدّد الذّات دالّ على الزّيادة [ب ـ ٣٣٤] و هو ضعيف، فانّه يدلّ على الزّيادة الاعتباريّة لاعلى الخارجيّة. و تعارضوا اللحدوث، فانّ الذّات لم تكن حادثة ثم تصير حادثة، و ايضاً المعاد لم يكن معاداً ثمّ صار معاداً، فيلزم كون الذات معادة زائدة عليها. و قد التزم به القاضى من الأشاعرة.

فقد ظهر من هذا أنّ اللّه ـ تعالى ـ باقٍ لذاته، و ايضاً فانّه لوكان باقياً بالبقاء لكان ممكناً من حيث افتقاره في وجوده الى تلك الصفة، و ايضاً ان قام البقاء بذاته ـ تعالى ـ لزم احتياجه اليه ـ تعالى ـ فيستحيل احتياج اللّه ـ تعالى ـ الى تلك الصّفة و الا جاء الدّور، و الا لزم وجود صفة لموصوف غير قائمة به، هذا خلف.

و أيضاً صفاته تعالى باقية، فيلزم قيام المعنى بالمعنى. و أيضاً البقاء ان لم يكن باقياً لم يكن الذّات باقية به، و ان كان ثابتاً<sup>٤</sup>

١. مصدر: نوقضوا
 ٢. ن، الف: ـ ثم يصير حادثة
 ٣. نسخهها: زائداً

لزم التّسلسل. ١

بعد از این مراتب علامه ـ رحمه الله ـ گفته جواب دادهاند از این دو حرج كه گفته: «و أيضاً صفاته تعالى» الى آخره، و ايضاً «البقاء ان لم يكن باقياً» الى آخره. ٢ به چند وجه:

اوّل: آن که صفات خدای ـ تعالی ـ باقیست به بقای ذات، پس تسلسل نشد و قيام معنى به معنى نشد.

گفته نشود که اگر جایز باشد بقای صفات واجب به بقای ذات جایز خواهد بود که علم و قدرت در صفات نیز به علم و قدرت ذات باشد، از جهت آن که در جواب گفته می شود که تلازم میان علم و قدرت در وجود هست، و در تغایر که وجود و بقای احدهما مستلزم وجود و بقای دیگری است به خلاف علم و قدرت که عالم و قادر بودن احدهما مستلزم عالم و قادر بودن دیگری نیست. ۳

دويم: آن كه ذات باقيست به بقا و صفات باقيست به خود و ع به ذاتها.

ثالث: آن که در واجب دو بقا هست، یکی مقتضی بقاء ذات است و آخر بقای صفات است.

و علاّمه \_رحمه الله \_گفته اين اجوبه نزد من ضعيف است. اول: ٥ از جهت آن كه بقا از جمله صفات است اگر باقى به بقاى

٥. ن ، الف : - اول

17

17

١. مناهج اليقين / ١٩١-١٩٢

٢. ن ، الف : -كه گفته ... آخره.

٣. ن ، الف : \_گفته نشو د ... نيست

٤. ن ، الف : ـ به خو د و

ذات باشد دور می شود.

ثانی: آن که الازم می آید که صفات اولی باشد در ذاتیّت از ذات که آن باعث بقای ذات شده ۱، و چون در بعض اشیا بقا می باشد بدون امر زایدی پس ممکن است در ذات نیز بقا  $^{7}$  چنین بالذات  $^{3}$  باشد.

ثالث: این است که بقای صفات مغایر صفات است، پس از برای آن بقاکه از جملهٔ صفات است بقایی خواهد بود قائم به ذات، یعنی حال در ذات که آن محل باشد آ، و لازم می آید تسلسل مگر گفته شود که بقای صفات باقیست به ذات خود بدون بقای دیگر  $^{V}$ ، و در این صورت عود کلام به وجه ثانی می شود.

و در میان آنچه مرقوم شد عبارت علاّمه ـ رحمه الله تعالى ـ در مناهج به این نحو است که: «أجابوا عن هذین بوجوه:

الأوّل: انّ صفاته يبقى ببقاء الذات، فلا تسلسل، و لايلزم قيام المعنى بالمعنى. لا يقال: لو جاز بقاء الصفات ببقاء الذات جاز أن تعلم الصفات بعلم الذات و تقدر بقدرتها؛ لأنّا نقول: التلازم حاصل بين الذات و الصفات، فيقال ^احديهما يستلزم بقاء الاخر بخلاف العلم و القدرة.

الثاني: الذات باقية بالبقاء، و الصفات باقية لذاتها.

17

17

٢. ن ، الف : \_كه آن باعث ... شده.

٤. ن ، الف : \_ بالذات

٦. ن ، الف : -كه أن محل باشد

۱. ن ، الف : ۔ آن که

٣. ن ، الف : \_ بقا

٥. ن ، الف : ذات و حال

۷. ن، الف: ـ بدون بقای دیگر

٨. مصدر: فبقاء/ اين ضبط صحيح است .

17

الثالث: قام بذاته ـ تعالى ـ أنّ احدهما يقتضى بقاء الذات و الآخر بقاء الصفات.

و هذه الأجوبة عندى ضعيفة، و أمّا الأوّل: فلانّ البقاء في جملة الصفات، فلو بقى ببقاء الذات لزم الدور.

و أمّا الثانى: فلانه يلزم منه كون الصفات أولى بالذاتية من الذات و أمّا الثانى: فلانه يعفل و [لانه] لما عقل في بعض الاشياء البقاء من غير أمر زائد، فلِم لم يعقل في الذات؟

و أمّا الثالث: فلأنّ بقاء الصفات مغاير لها، و من جملته البقاء من حملته البقاء فتكون له بقاء حالٍ في الذات مغاير له، و يلزم التسلسل، الآأن يقولوا انّ بقاء الصفات باق لذاته، و حينئذ يعود الكلام الى الوجه الثاني». أ و وجه ثاني آن بود كه «الذات باقية بالبقاء» الى آخره.

و عبارت مناهج از نسخه سقیمی قلمی شدکه بعد از نسخه ۱۲ صحیح تصحیح شود اگر سقم و اختلافی مانده باشد. ۲

### مسألة رابعه

### در وجوب معاد جسمانی است

قال: و وجوب ايفاء الوعد و الحكمة يقتضى وجوب البعث، و الضّرورة قاضيةٌ بثبوت الجسماني من دين النّبي \_ صلّى الله عليه و آله \_ مع امكانه [الف \_ ٣٣٥].

اختلاف نمودهاند مردم در معاد جسمانی، اتّفاق نمودهاند ۲۰

١. مناهج اليقين / ١٩٢ – ١٩٣

۲. ن، الف: ـ و در بيان آنچه مرقوم .... باشد.

اهل ملّت بر تحقّق آن، و استدلال نموده مصنّف ـرحمه الله ـبر وجود معاد مطلقاً به دو وجه:

اوّل: آن که خدای ـ تعالی ـ وعده به ثواب نموده و تهدید به عقاب نموده ا آن که خدای ـ تعالی ـ وعده به ثواب نموده ا ست قول به عود نموده ا به این وعده و وعید.

و ثانی: آن است که خدای ـ تعالی ـ تکلیف و مشقّت به عباد نموده به اوامر و نواهی، و این مستلزم ثواب و عوض است، و الاظلم خواهد بود، تعالی الله عن ذلک علوّاً کبیرا۲. و از این جهت مذکور شد در متن که حکمت خدای ـ تعالی ـ مقتضی و جوب بعث است و شکّ نیست در این که ثواب و عوض و اصل می شود به مکلّف در آخرت از جهت آن که در دنیا نیست این جزاء موعود.

النت و استدلال بر ثبوت معاد جسمانی نمودهاند به این نحو که آن امر معلومیست بالضّرورة از دین نبی - صلّی اللّه علیه و آله ـ و قرآن دالّ است به آیات کثیره بر آن، و ممکن است به حسب عقل؛ پس واجب است این اعتقاد. و این که گفته شده ممکن است از جهت آن است که اعادهٔ جمع نمودن اجزاء متفرّقه است و این بالضّروره جایز است.

قال: و لاتجب اعادة فواضل المكلّف. ٣

اختلاف نموده اند مردم در مكلّف كه كدام است؟ و در اين چندين

۱. م: ـ و تهدید به عقاب نموده

٢. اقتباس از اسراء / ٤٣: سبحانه و تعالى عمّا يقولون علوّاً كبيراً

٣. كشف المراد / ٤٠٦

مذهب شده.

بعضی گفته اند که مکلّف نفس مجرد است، این مذهب او ایل و نصاری / الف/۲۵۲/ و تناسخیّه و غزالی از اشاعره و ابن هیشم از کرامیّه و جماعتی از امامیّه و صوفیه است.

و جماعتی از محققین گفته اند که مکلف اجزاء اصلیّه است در بدن که راه زیاده و نقصان در آن نیست، و نقصان در اجزاء مضاف به آن است.

هرگاه این را دانستی پس میگوییم ما که: واجب در معاد اعادهٔ اجزاء اصلیّه است نه هیکل متبدّل در اکثر اوقات؛ یا نفس مجرّده است با اجزاء اصلیّه، یعنی هر دو با هم است عودشان. و شکّ نیست که اجزاء اصلیّه عودش [ب ـ ٣٣٥] بدون اعاده نفس وجهی ندارد، لیکن علاّمه چنین که مذکور شد مردّد میان اجزاء اصلیّه و نفس مجرّده فرموده، چون در تجرّد نفس بعضی خلاف نموده اند و در این صورت نفوس داخل اجزاء اصلیّه خواهند بود. امّا اجسام متّصله به این اجزا پس اعاده آن بعینها لازم نیست. و غرض مصنّف از این کلام جواب از اعتراض فلاسفه است بر معاد جسمانی.

و تقریر قول ایشان این است که: انسانی اگر بخورد انسان دیگر را و غذای خود نماید اجزاء غذا به جهت غذای خود نماید اجزاء آن را پس اگر عود نماید اجزاء غذا به جهت عود شخص اوّل معدوم می شود شخص ثانی که جزء او شده ۲ و اگر عود کند این اجزا جهت عود شخص ثانی معدوم می شود شخص اوّل ۲۰

٢. ن ، الف : -كه جزء او شده

۱. نسخهها: هیصم

چون جزء شخص ثانی شده ۱، و ایضاً یا آن است که عود می فرماید خدای ـ تعالی ـ جمیع اجزاء بدنیّه که حاصل شده از اوّل عمر تا آخر یا آن قدری که حاصل شده از برای او نزد موت. و هر دو قسم باطل است.

امّا اوّل: از جهت آن که بدن دایماً در تحلیل است و تبدیل، پس اگر عود نماید بدن با جمیع اجزاء آن لازم می آید که عظیم شود آن شخص به غایت، و از برای آن که گاهی متبدّل می شود اجزا[یی] از انسان و می شود جسم دیگر مثل مأکول، و می گردد اجزاء غذائیّه، و بعد از آن می خورد آن انسان بعینه آن را و می گردد اجزا[یی] از عضو دیگر غیر عضوی که بود جزء آن اولاً، پس هرگاه اعاده کند اجزاء هر عضوی بر عضو خود لازم می آید بودن آن جزء جزء از عضوین و این عضال است.

و امّا ثانی: از جهت آن که عبدگاهی اطاعت یا عدم اطاعت میکند با ترکّبش از اجزاء خاصّه چندی که بعد از آن به تحلیل میرود آن اجزا، و حکم ثواب و عقاب در اجزاء دیگر جاری می شود، پس لازم می آید ایصال حقّ به غیر مستحقّش.

و تقریر جواب هر دو واحد است، / \*ب / ۲۵۲ / و آن این است که: از برای هر مکلّفی اجزاء اصلیّه هست که ممکن نیست که جزء غیر او تو انند شد، و اگر [الف - ۳۳۳] کسی آن راغذا نماید جدا از اجزاء اصلی او می گردد، یعنی از جملهٔ اجزاء زاید آن شخص متعذّی می شود، و

١. ن ، الف: ـ چون جزء شخص ثاني شده

٢. نسخهها: اجزاء

در وقت عود اجزاء اصلیّه از برای هرکس که اجزاء اصلیّهٔ او اوّلاً بوده همان خواهد بود، و این اجزاء باقیست از اوّل عمر تا آخر آن.

قال: و عدم انخراق الأفلاك، و حصول الجنة فوقها، و دوام الحياة مع الاحتراق، و تولّد البدن من غير التّوالد، و تناهى القوى الجسمائيّة، استبعادات.

احتجاج نموده اند او ایل بر امتناع معاد جسمانی به چندین وجه:
اوّل: آنها این است که سمع دلالت می کند بر ریختن کو اکب و پاره شدن افلاک پس ابا معاد، چون وصول ثواب و عقاب مر انسان را با بدن در افلاک متحقّق است نه در عالم عناصر و أیضاً این معنی موجب خرق افلاک است، و این محال است.

ثانی: آن است که حصول جنّت فوق افلاک چنانچه مذهب ۱۲ مسلمین است مستلزم عدم کرویّت است، و این خلاف حقّ و واقع است.

سيّم: آن كه دوام احراق با بقاء حيات محال است.

رابع: این است که تولد اشخاص وقت اعاده در حشر بدون تولد از ۱۶ ابوین باطل است. و در شرح ملاعلی <sup>3</sup> واقع است که: «لازم می آید تولید بدن بدون توالد وقت حشر، و این محال است».

خامس: این که قوای جسمانیه متناهی است، و قول به دوام نعیم

٢. ن ، الف : \_ متحقّق

۱. ن ، الف : ـ پس

٣. ن ، الف : \_ و أيضاً اين معنى

٤. شرح التجريد / ٣٨٣: «بانه يلزم تولّد البدن من غير التوالد...»

17

اهل جنّت و عقاب اهل جحیم مستلزم عدم تناهیست و موجب حصول اجسام کاینه در حیّز ابداعیات است ، چنانچه در شرح نیرین کنیز چنین واقع است.

و جـواب از کــلّ اینها واحـد است، و آن این است که اینها استبعادات و همند. امّاافلاک حادثند به نحوی که مقرّر شده اوّلاً، پس ممکن است که پاره شوند به نحوی که عـدمشان مـمکن است، و همچنین حصول جنّت فوق افلاک و دوام احراق به ابقای جسم ممکن است از جهت آن که خدای ـ تعالی ـ قادر است بر هر مقدوری، پس ممکن است که استحالهٔ جسم به اجزاء ناریّه بشـود بعد از آن عـود نماید خدای ـ تعالی ـ آنها را به اصل خود دایماً، و تولّد [ب ـ ٣٣٦] بدون ابوین ممکن است چنانچه در آدم شده، و قوّتهای جسمانیّه بدون ابوین ممکن است چنانچه در آدم شده، و قوّتهای جسمانیّه گاهی غیرمتناهی می شود اثر شان به واسطهٔ انفعالات از مبادی عالیه، گاهی غیرمتناهی می شود اثر شان است در نفوس فلکیّه.

### مسألة خامسه

### در ثواب و عقاب است

قال: و يستحق الثّواب و المدح بفعل الواجب و المندوب، و فعل ضدّ القبيح و الاخلال به بشرط فعل الواجب لوجوبه أو لوجه وجوبه، و المندوب كذلك، و الضّدّ لانّه ترك القبيح، و اخلال به لانّ المشقة من غير عوض ظلم، و لو امكن الابتداء به كان عبثاً.

۱. نسخهها: نیرزی ۲. ن ، الف: ـ نیز چنین

٣. كشف المراد / ٤٥٧ : و الاخلال به لانه اخلال به

چون بیان کرد و جوب معاد جسمانی را اراده کرده است که اشاره کند به ثواب و مدح و عقاب و ذم ۱۰

امّا ثواب نفع مستحق مقارن تعظيم است.

و مدح قولیست مشعر بر<sup>۲</sup> ارتفاع حال غیر با قصد ارتفاع شأن آن غیر.

و عقاب ضرر مستحق مقارن استخفاف است.

و ذمّ قوليست مشعر بر ٤ اتّضاع و پستى حال غير با قصد آن.

و مکلّف مستحق ثواب و مدح است به فعل واجب و به فعل مندوب و به فعل مندوب و به فعل ضدّ قبیح، مثل فعل مباحی که سبب ترک حرام شود با قصد آن و به اخلال به فعل قبیح که ترکش است، بنابر مذهب آن که ترک را که عدم است ضدّ داند. ٥

و شرط است در استحقاق ثواب و مدح ایقاع واجب، از جهت وجوب آن یا از برای وجه وجوب آن، و ایقاع مندوب از جهت ندبیّت آن یا از جهت وجه ندبیّت آن ـ و بیان وجه من بعد مذکور ندبیّت آن یا از جهت وجه ندبیّت آن ـ و بیان وجه من بعد مذکور می شود آ ـ و ایقاع فعل ضدّ قبیح از جهت این که ترک قبیح است، و همچنین است ۱۲ خلال به قبیح از جهت آن که آن اخلال به قبیح است که اگر این امور به این اسباب مذکوره متحقق نشود، بلکه از برای

۲. ن: به

۱. نسخهها: ضمّ

٤. ن: به

٣. نسخهها: ضمّ

٥. ن ، الف : \_ بنابر مذهب ... داند

٦. ن ، الف : ـ و بيان وجه ... مىشود

٧. الف: \_است

غرض دیگر مثل لذّت یا غیر آن باشد مستحقّ ثواب و مدح نخواهد بود و ممدوح نیست.

پس علّت ثواب و مدح، مشقّت و تکلیف است، و الزام مشقّت از قادر حکیم بدون غرضی خالی نیست، یا از جهت اضرار او ظلم است جهت عبد و این ظلم قبیح است، و قبیح صادر نمی شود از قادر حکیم یا آن که این الزام مشقّت از جهت غرضی دیگر است که آن نفع مکلّف است، پس این [الف ـ ۳۳۷] نفع خالی نیست، یا آن است که ممکن بود ابتدا نمودن به آن نفع بدون این مشقّت و توسّط آن، پس این الزام مشقّت عبث است؛ و اگر بدون این ممکن نبود پس به سبب این مشقت مستحق / \*ب / ۲۵۳/ ثواب می شود. تمام شد معظم ترجمه شرح اصفهانی. لیکن در آخر چون اشعری بوده به تقریبی در این متن منع حسن و قبح عقلی بودن اشیا نموده است.

و مفصّل کلام علاّمه ـ رحمه اللّه ـ که در شرح خود فرموده این است که: «مکلّف مستحقّ ثواب و مدح است به فعل واجب و فعل مندوب و فعل ضدّ قبیح ـ و آن ترک قبیح است بر مذهب کسی که ترک را ضدّ و امر ثبوتی داند ـ و ایضاً مستحقّ ثواب و مدح می شود مکلّف به اخلال به قبیح، و منع نموده ابوعلی و جماعتی از معتزله استحقاق مدح و ثواب را به اخلال به قبیح.

و اختیار این معنی از جهت آن است که مکلّف را ممتنع است خلق ۲ از اخذ و ترک که فعل ضدّ است، پس او را محال است بدون این نحو

۱. ن: اضرا

بودن و اختیاری با او نیست که تواند نحو دیگر بود، پس از قبیل افعال تکلیفیّه نیست که در فعل آن مأجور باشد و در گردنش مشقّتی باشد. و حقّ آن است که مصنّف ـ رحمه الله ـ گفته است از جهت آن که عقلا خوب دانسته اند مذمّت مخلّ به واجب اگر چه تصوّر فعل ضد در آن نشود، مثل مذمّت فعل قبیح.

بدان این را که شرط است در استحقاق فاعل مدح و ثواب را در واجب و مندوب اگر کردن آن از جهت وجوب و ندب باشد یا از جهت آنچه مأمور است به آن جهت، و به نفعی که در آن فعل که موجب رفع عقاب و تحصیل ثواب می شود باشد، که کلمهٔ لام «لوجه» جهت و بیان تعلیل باشد. و همچنین است قول در ترک قبیح و اخلال به آن.

و در شرح بهشتی واقع است در بیان «أو لوجه وجوبه، و المندوب كذلک، أی أو بشرط فعل الواجب لأجل وجه وجوب الواجب لا لأجل وجوبه فی نفسه، كالواجب المخیّر، مثل خصال الكفّارة، فـانّه لایجب الاتیان بالكلّ فنفس وجوبه لنفسه و لایجوز الاخلال به ایضاً، و كلّ واحد أتی به بدلاً عن الاَخر [ب - ۳۳۷] وقع فی الموقع و در المقدّمة الواجب، و یشترط فعل المندوب لندبیته فی نفسه كالمندوب المعین، أو لوجه ندبیته لالندبیّته المخیّر كالمندوب المخیّر، و همچنین ترک امور قبیحه.

۲. اخ: + خير

٤. ن ، الف : ـ فنفس وجوبه لنفسه

١. اخ : + ضد

٣. اخ: + نظر

٥. م: يشرط

واگر این امور را بکند بدون آنچه مذکور شد بلکه از جهت لذّت یا غیر آن مستحق مدح و ثواب نخواهد بود. و ا به نحو مذکور دلیل بر استحقاق ثواب به فعل طاعت واقع است که آن /\*الف/٢٥٤/ مشقتیست که الزام نموده خدای ـ تعالی ـ مکلّف را بر آن. پس اگر غرضی در آن نباشد ظلم و عبث خواهد بود و صدورش از حکیم قبیح است، و صادر نمی شود، و اگر از جهت غرضی باشد آن غرض یا اضرار است ـ و این ظلم است ـ و یا نفع است؛ و آن نفع اگر بدون این طاعت میسر است پس این عبث خواهد بود و الا عوض طاعت است فهو المطلوب. و بدون طاعت تحقق نفع از منعم قبیح است از جهت آن که تعظیم غیر مستحق نزد عقلا قبیح است.

و بعضی در این مقام گفته اند که ۲ عوض طاعت کمال ظهورش یا الحال و ابتداء در دنیا است، این باطل و عبث است، جهت آن که الحال نفعی به این نحو کامل نیست و یا در آخرت خواهد بود و این اصل مطلب است که عوض طاعت است.

۱٦ قال: و كذا يستحق العقاب و الذّم بفعل القبيح، و الاخلال بالواجب لاشتماله على اللّطف و للسّمع. ٣

یعنی و همچنین مکلّف مستحقّ عقاب و مذمّت می شود یا به فعل قبیح یا از جهت اخلال به واجب به دو وجه: یکی وجه عقلی، و ۲۰ دیگری سمعی.

۱. آخ: + همچنین ۲. آخ: اجر ۳. کشف المراد / ۶۰۸

17

امّا عقلی: از برای این که عقاب بر آنچه مذکور شد لطف است، از جهت آن که مکلّف هرگاه علم به هم رسانید که معصیت باعث عقاب می شود، پس دوری از فعل معصیت می کند و ضدّش را نزدیک می شود، و لطف بودن این معلوم است قطعاً نزد عقل، از جهت آن که این باعث تحصیل ثواب عبد می شود و ا ترک قبیح می کند و هرگاه [الف \_ ۳۳۸] چنین باشد عین لطف است و لطف بر خدا و اجب است. و امّا از جهت سمع چون از قرآن و احادیث معلوم است که اخلال به و اجب سبب استحقاق عقاب است.

# قال: و لاامتناع في اجتماع الاستحقاقين باعتبارين. $^{\mathsf{T}}$

این جواب از اعتراض واردی است بر آن که اخلال به واجب سبب استحقاق مذمّت است. تقریر اعتراض آن است که اخلال به واجب واجب اگر سبب از برای استحقاق ذمّ شود و اخلال به قبیح و ترک آن سبب مدح شود، پس مکلّف هرگاه ترک واجب کند و فعل قبیح نیز نکند مستحق مدح و ذمّ هر دو خواهد بود، و جمع نقیضین محال است.

جواب آن است که: استبعاد ندارد که کسی به اعتبار ترک واجب مذموم باشد و به سبب ترک قبیح ممدوح باشد، مثل آن که کسی طاعت به بعض اعضا نکند و معصیت کند به بعض اعضای دیگر.

٢. كشف المراد / ٩٠٤

آخ: + از این جهت
 نشو د

# قال: و ايجاب المشقّة في شكر النّعمة قبيح. ١

رفته است ابوالقاسم بلخی که آنچه تکلیف به عباد شده واجب است کردن آن<sup>۲</sup> جهت شکر نعمت الهی، پس موجب /\*ب/۲0۲/ ثواب اخروی نیست، و مستحق نیست به کردن این تکالیف نفعی. و بتحقیق که ثواب اخروی از فضل خدای ـ تعالی ـ است که داده می شود. و رفته اند جماعتی از عدلیّه به خلاف این قول.

و دلیل گفته است مصنف ـ رحمه الله ـ بر ابطال این قول بلخی که قبیح است نزد عقلا که بدهد انسانی به غیرش نعمتی بعد از آن به او تکلیف مشقّت چند بکند؛ و واجب گرداند بر او به این نحو شکر این نعمت را، و مدح نمودن او را عوض این نعمت بدون ایصال ثوابی، و می شمرند این را عقلا نقصِ منعم، و عمل او را نسبت به ریا می دهند عقلا، و این قبیح و صادر از حکیم نمی شود؛ پس البته مستحق ثواب باید باشد مکلف.

## قال: و لقضاء العقل به مع الجهل

این دلیل دویم است بر ابطال قول کعبی که ابوالقاسم است. یعنی عقل حاکم است به وجوب شکر نعمت منعم با وجود جهل به تکالیف شارع، [ب ـ ۳۳۸] و اگر تکلیف جهت شکر بود بایست عقل حکم نماید بر این تکلیف، پس به حسب عقل ایجاب تکالیف از جهت شکر نیست، بلکه به حکم شارع است <sup>3</sup>.

١. كشف المراد / ٩٠٩
 ٣. اخ: + وقوع
 ٤. مخ: + بدون اين تكاليف

17

قال: و يشترط فى استحاق الثّواب كون الفعل أو الاخلال به شاقاً، لارفع الندم على فعله، و لاانتفاء النفع العاجل اذا فعل للوجه.

یعنی شرط در استحقاق ثواب مشقّت است و بدون مشقّت منتفی می شود استحقاق ثواب، پس باید فعل مکلّف به شاقی باشد از واجب و مندوب، و اخلال به قبیح نیز شاقی باشد تا ثواب متحقّق شود، مثل آن که ترک خمر مر او باید شاقی باشد ۱.

و شرط نیست در استحقاق ثواب در فعل طاعت رفع ندامت و نفی پشیمانی از فعل طاعت، از جهت آن که در حال فعل طاعت ممتنع است ندامت از فاعل در فعل طاعت که پشیمانی با آن که در گردن آن باشد جمع نمی شود ۳، پس فایده در شرط نمودن رفع ندامت نیست چنانچه مصنف ـ رحمه الله ـ گفت: «لا رفع الندم»، یعنی پشیمانی ٤. بلی رفع ندم شرط است در بقاء استحقاق ثواب.

و ایضاً شرط نیست در استحقاق ثواب انتفاء نفع عاجل، یعنی هرگاه مکلّف امری در اموافق وجه وجوب و ندب که از آیه و حدیث مخرج شده به عمل آرد، یا از جهت وجوب و ندب به عمل آرد، نمی باید که بالفعل منتفع نشود.

و ملاّمحمود نيريزي - رحمه الله در شرح خود كلام مصنّف ـ رحمه الله ـ در شرح خود كلام مصنّف ـ رحمه الله ـ را كه «فعل للوجه» فرموده تفسير كرده است: «أى لوجه

١. م ، الف : \_ مثل آن كه ... باشد

٢. اخ: + از عبادت

٤. م ، الف : \_ يعنى پشيمانى

٥. م : امررى

٣. م ، الف : - كه پشيماني ... نمي شود

٦. نسخهها: نیرزی

الوجوب أو النّدب». و علاّمه و بهشتى ـ رحمه اللّه ـ فرموده اند: «لوجه الوجوب، أو للوجوب، أو لوجه النّدب، او للنّدب». و مقصود ظاهر و در مآل واحد است به حسب تردید ".

و در شرح قواعد جد اعلى داعى محقّق ثانى شيخ على بن عبدالعالى مشهور بـ «مروّج المذهب» تحقيق وجـه وجـه را مـتوجّه شده ٤، و / \*الف/٢٥٥/ در كتاب عيون المسائل سند المحقّقين و سيّد المجتهدين ثالث المعلّمين جدّ ديگر داعي ـ قدّس سرّهما و زاد في القدس فتوحهما ـ تبيين وجه و وجه وجه را در نيّت به اين وجه با بيان مفاد شرح قواعد مبيّن نمو دهاند، و عبارت عيون بعينه اين است: «قاعدة: [الف ـ ٣٣٩] منطوق انما الاعمال بالنّيات، و انّما لكلّ امرى ما نوى، يقتضى تميّز العمل عند المكلّف عن كلّ ما يشاركه في جنسه أو في فصله أو في خواصّه او في وجوهه وكيفيّاته أو في غاياته، فالنيّة المشخّصة تعتبر في جميع العبادات اذا امكن فعلها على وجهين، و يجب التّعرض لجميع مشخّصات العبادة و مميّزاتها عن ساير المشاركات، فلامحالة يجب قصد الفعل ثمّ فصوله و وجوهه كالوجوب و وجهه أو النّدب و وجهه؛ وكالأداء أو القضاء في الصّلوة، 17 ثمّ غاياته كالرّفع و الاستباحة في الطّهارة، ثمّ غاية الغايات ـ اي الغاية الاخرة ـ و هي القربة» ٥.

و ساق كلامه الشريف و تحقيقه المنيف الى أن قال: «فاذن تبيّن أنّه

۱. كذا ٢. ن : واحد

٣. م ، الف : ـ به حسب ترديد

٤. ن : + و

يجب فى نيّة الوضوء قصد الفعل و وجهه، أعنى الوجوب أو النّدب أو وجهة أو وجه الوجه، أعنى كون الوجوب أو النّدب مستند الى جهة مرجّحة فى نفس ذات الفعل، مكشوفة بالشّرع، مقرّبة فى الواجبات السمعيّة من الواجبات العقليّة الّتى هى بذور السّعادات الابديّة و غاية الفعل ـ أعنى الرّفع أو الاستباحة ـ و غاية الغاية الّتى هى الغاية الأخيرة ـ أعنى القربة ـ فاعتبار هذه الامور فى النيّة أصحّ الاقوال و اقويها.

و تفصيله: انّ الاصحاب \_رضوان الله تعالى عليهم \_اختلفوا هناك على أقوال تسعة، الاوّل.» ' و ساق كلامه الشّريف أيضاً الى أن قال: «و لعلَّك تقول مقتضى السّنة و اعتبار المشخّص هو التّعرض للـوجه و وجه الوجه جميعاً، فلم اكتفيتم بأحدهما فحسب؟ أليس الوجوب أو النّدب يتصوّر أن يكون على الوجه المقرّر عند كافة اهل العدل و التّوحيد من الاماميّة و المعتزلة، و ان يكون على ما تزعمه الفئة الاشعريّة القدريّة فلابدٌ من اعتبار وجه الوجه، أي السّبب الباعث على ايجاب الواجب و ندب [ب - ٣٣٩] المندوب، ليحصل التّعيين. ٢ فيقال لك: وجه الوجه هو اعتبار في نفس الوجوب أو النّدب و تحصيل لأصل / \* ب/ ٢٥٥/ معناه الأمر زائد عليه كالاستباحة و القربة، فان نويت أصل الوجوب أو النّدب كان معناه المحصّل عندي على الاجمال مغنياً عن التّعرّض لوجهه مرّة أخرى على التّفصيل، و ان نويت وجهه كفاك لانه يستلزم نية الوجوب أو النّدب لاشتماله عليه مع زيادة تحصيل لمعناه، وكان هذا أبلغ، كما قال جدّى المحقّق -

٢. مخ: + بين الفرق

اعلى الله درجته ـ فى شرح القواعد» \. تمّ كلام ثالث المعلمين، قدّس سرّه.

#### مسألة سادسه

### در صفات ثواب و عقاب است

قال: و يجب اقتران الثواب بالتعظيم و العقاب بالاهانة للعلم الضرورى باستحقاقهما مع فعل موجبهما. ٢

رفته اند معتزله به این که ثواب نفع عظیم جهت مستحق است که مقارن آن باشد تعظیم، و عقاب ضرر عظیم مستحق است که مقارن آن باشد اهانت؛ و احتجاج نموده اند بر وجوب اقتران تعظیم به ثواب و اقتران اهانت به عقاب از جهت آن که ما علم داریم بالضرورة به این که کسی که بکند فعل حسن شاقی که مکلف است به آن مستحق تعظیم و مدح است و در عکسش عکس این است؛ و از برای همین است که کسی که قبیح کند مستحق اهانت است.

١٦ قال: و يجب دوامهما لاشتماله على اللّـطف و لدوام المـدح و الذمّ، و لحصول نقيضهما لولاه. ٣

رفته اند معتزله به این که ثواب و عقاب اهل نعیم و جحیم دایم است، و اختلاف در طریقهٔ علم به دوام این هر دو شده که آیا عقلیست

۱. پیشین / ۲۱–۲۶

٢. كشف المراد / ٥١٤

٣. كشف المراد / ٤١٠ : على اللطفية

یا سمعی؟ پس رفته اند معتزله به این که عقلی است. و رفته اند مرجئه ابه این که سمعی است. و دلیل گفته است مصنف ـ رحمه الله ـ بر دوام ثواب و عقاب به چندین وجه.

یکی: آن است که دوام و علم به دوام ثواب و عقاب باعث رغبت عباد می شود به طاعت و دوری از معصیت، و این ضروری است و هرگاه این نحو [الف ـ ۳٤٠] باشد لطف است، و لطف واجب است دایماً به نحوی که گذشت.

ثانی: آن که مدح و ذمّ مطیع و عاصی که معلول اطاعت و عصیانند م دایمیند، از جهت آن که وقتی خالی نیست از مدح مطیع و ذمّ عاصی، پس منتج ثواب و عقاب دایمند تا ندامت از فعل برای ایشان حاصل نشده، پس ثواب و عقاب او دایمی خواهند بود.۲

و ثالث: آن که اگر دایم نباشند ثواب و عقاب پس منقطع خواهند ۲۰ بود، و لازم /\*الف/۲۵٦/ می آید به انقطاع هر یک حصول نقیضشان که الم و سرور باشد، و حصول نقیض منافی مدح و ذمیست که منتج ثواب و عقابند بلاشوب انقطاع.

پس «و لحصول نقیضهما» یعنی واقع می شود نقیض ثواب و ۱۲ عقاب اگر دوام نباشد. و علاّمه ـ رحمه الله ـ گفته این است آنچه ما فهمیده ایم از این کلام مصنّف، رحمه الله.

قال: و يجب خلوصهما و الّا لكان الثّواب أنقص حالاً من العـوض، و ٢٠

٢. م ، الف : \_ تا ندامت از ... بود

التفضّل على تقدير حصوله فيهما، و هو أدخل في باب الزّجر. ١

یعنی واجب است خلوص ثواب و عقاب از شوایب، یعنی در ثواب هیچ شوب عقاب باید نباشد و در عقاب نیز هیچ شوب ثواب باید نباشد. امّا در ثواب از جهت آن که اگر نباشد خالص پس انقص از عوض و ِ تفضّل خواهد بود که خالص از شوب باشد، واین جایز نیست، از جهت آن که در این صورت کسی به مشقّتها از جهت ثواب مشوب به عقاب راضی نمی شود. و ایضاً هرگاه انقص از تفضّل باشد کسی رغبت به طاعات و همچنین اجتناب از منهیّات نمی کند، به جهت آن که تفضّل بر وجه احسن که خالص باشد متحقّق می شود و عقاب مشوب به لطف و احسان که کم مضرّت است بر خوف از آن عتی نمی کند. و به این اشاره نموده به قول خود که گفته: «و الّا لکان» تا قول او ـ رحمه اللّه ـ که گفته: «علی تقدیر حصوله» یعنی حصول خلوص در عوض و تفضّل که ضمیر «حصوله» راجع به خلوص خلوص در عوض و تفضّل که ضمیر «حصوله» راجع به خلوص و «فیهما» راجع به عوض و تفضّل باشد.

و<sup>۲</sup> ایضاً لزوم از خلوص عقاب از جهت آن که این خلوص ادخل است در باب زجر، پس این نحو خلوصی که لازم است [ب ـ ۳٤۰] از روی لطف است.

و حاج محمود ـ رحمه الله ـ در طى اين مقام گفته: «يعنى هرگاه عقاب خالص باشد ادخل است در زجر، از جهت فعل محظورات و ترک واجبات. و الا ان زجر لطف خواهد بـود». و در شـرح بـهشتى

۲.

ضمیر «حصوله» نقل شده که راجع است به است به است به است به است به است به است و هو المناس و مرجع «و هو» که فرموده: «و هو الدخل» خلوص است. و عوض را نفع مستحق خالی از تعظیم گفته و تفضّل را نفع غیر مستحق، و ثواب را امر با تعظیم و نفع با عزّت بیان نموده «و علی تقدیر حصوله فیهما» را قید تفضّل گرفته، از جهت آن که واجب نیست بلکه جایز است.

و عبارت آن شرح این است که متن را فقره فقره ایراد و شرح کرده به این نحو: «و یجب خلوصهما أی الثواب و العقاب عن الشّوب بأن لایشوب النّواب و العقاب، و ذلک باطل لأنّه قبیح عقلاً؛ و یجب العکس لوجهین؛ فالأوّل /\*ب/٢٥٦/ قوله: و الاّ، - أی ان لم یجب خلوصهما - کان الثواب - و هو نفع مستحقّ مقارن للتّعظیم - أنقص حالاً من العوض، و هو نفع مستحقّ خالٍ عن التّعظیم و من التفضّل و هو نفع غیر مستحقّ علی تقدیر حصوله فیهما - أی حصول التفضّل فی النّواب و العقاب - و التّالی باطل بالاجماع. أمّا الملازمة: فلأنّ العوض و کذا التّفضّل قد مرّ آنه لایشوبه شیء من غیر جنسه، بل هو موزّع علی الاوقات المتتالیة بحیث لایتبیّن انقطاعه. و آنما قال: علی تقدیر حصوله فیهما، لأنّ حصول التفضّل غیر واجب، بل هو جایز. و النّانی قوله: و هو - أی خلوص الثواب و العقاب عن الشّوب - أدخل فی باب قوله: و هو - أی خلوص الثواب و العقاب عن الشّوب - أدخل فی باب الرّجر عن المعاصی من عدم خلوصهما، خصوصاً اذا كان الحصول مع الرّوم، فیجب لكونه لطفاً.

١. ن : ـ و

بعد از این گفته ( «ثمّ استشعر اعتراضاً علی الخلوص بأربعة اوجه» الی آخره و «ثمّ استشعر» الی آخره، شرح قبل از متن بعد است در این جا، یعنی بعد از این متن مصنّف ـ رحمه الله ـ ذکر اعتراضات بر لزوم خلوص را نقل نموده چنانچه مذکور می شود. لیکن در حلّ بهشتی تامّل است، [الف ـ ۲٤۱] فتدبّر!

قال: وكلّ ذى مرتبة فى الجنّة لايطلب الأزيد، و يبلغ سرورهم بالشّكر الى حدّ انتفاء المشقّة، و غناهم بالثّواب ينفى مشقّة ترك القباح، و اهـل النّار يُلجؤون الى ترك القبيح. ٢

چون ذکر نمود که ثواب باید خالص از شوب غیر ثواب باشد، و همچنین عقاب خالص از غیر عقاب باشد، وارد است بر این کلام که: اهل جنّت تفاوت دارد درجات ایشان، پس انقص در مرتبه هرگاه مرتبهٔ اعظم را ملاحظه نماید به قدر نقصان ثواب متأثّر و مغموم خواهد شد.

و ایضاً ذکر شده که واجب است که اهل جنّت شکر نعمت الهی و ۱۲ ترک قبایح نمایند و در این هر دو مشقّت است؛ پس در بهشت با غم و مشقّت خواهند بود ۳.

و اهل نار به سبب ترک قبایح مثاب<sup>2</sup> و ماجور و مسرور خواهند بود.

۲۰ و جواب از اوّل آن است که: خواهش هر مکلّفی مقصور است بر

۱. ن: ـ بعد از این گفته
 ۳. م: ـ بود

آنچه از برای او حاصل است، و غم از فقدان ازید نمی خورد، چون خواهش به آن ندارد.

و جواب از ثانی گفته می شود به این که: می رسد سرور ایشان در شکر نعمت به حدّی [است] که منتفی می شود مشقّت شکر بـه آن سرور.

جواب از ثالث آنچه گفته اند به این نحو است که: و امّا اخلال به قبایح پس در ترک قبایح مشقّت جهت ایشان نیست، از برای آن که خدای ـ تعالی ـ غنی کرده است ایشان را به ثواب و منافع از توجّه /\*الف/۲۵۷/ فعل قبیح، پس حاصل نیست جهت ایشان این مشقّت. و ایضاً در حدیث است که اسامی خدا که مشعر به مغفرت گناه باشد که مذکّر عصیان خود شوند و موجب غم شود در بهشت فراموش می شود اهل بهشت را، مثل غفّار و ستّار، پس ممکن است که قبایح نیز فراموش شود و بخاطر خطور نکند. این است آنچه بخاطر داعی رسیده.

و جواب از رابع گفته شده که: و امّا اهل النّار ملجاً و لابـدّند در ترک قبایح بدون اختیار، و نیست در آن جا تکلیف و تحصیل ثواب، و این الجاء نیز نوع از عقاب است؛ پس مثاب [ب - ۲۵۱] در این معنی نخواهند بود و عقاب ایشان خالص است.

۱. كذا. صحيح : نوعى

قال: و يجوز توقّف الثّواب على شرط و الّا لأثيب العارف باللّه ـ تعالى ـ خاصةً. \

رفتهاند جماعتی از معتزله بر این که ثواب جایز است که موقوف باشد بر شرطی، و این را اختیار نموده مصنف ـ رحمه الله ـ و دلیل گفته بر این به این نحو که اگر جایز نبود توقف ثواب بر شرطی پس عارف به خدای ـ تعالی ـ وحده بدون تصدیق به نبی و رسالت او ـ صلّی الله علیه و آله ـ نسبت به کسی که معجزات او را ندیده و نرسیده باشد به دلیل اثبات نبوّت بایست ثواب متحقق باشد و او مثاب باشد، و به این معنی اشاره نموده مصنف که گفته: «و الا لاثیب» که به لام جزائیه و فعل ماضی مجهول است، از جهت آن که معرفت به خدا معرفت معرفت به نبی ثواب او باطل معرفت مستقلهای است و مع هذا بدون معرفت به نبی ثواب او باطل است، پس ثواب معرفت موقوف بر شرط بودن تصدیق بر حقیّت نبی و حقیّت ما انزل الله است.

قال: و هو مشروط بالموافاة لقوله ـ تعالى ـ: ﴿لئن اشركت ليحبطنّ عملك﴾ ٢ و قوله ـ تعالى ـ: ﴿و من يرتدد منكم عن دينه. ﴾ ٣ اختلاف نموده اند معتزله در ثواب و عقاب بر چهار قول:

[۱]: بعضی گفته اند که ثواب و عقاب را مستحقند مکلّفین در وقت و جود طاعت و معصیت؛ پس در آن وقت استحقاق به ثواب متحقّق می شود. و باطل نموده اند قول به لزوم وفا نمودن به طاعت را تا حین

۱. كشف المراد / ٤١٢ ٣. نقره / ٢١٧ . كشف المراد / ٤١٢

17

موت به این معنی که مکلّفین باید نه مشرک فوت شوند و نه کافر، بلکه باید مسلم فوت شوند هر چند و فا کننده به طاعت نباشند.

[۲]: و دیگران گفته اند که: مستحق ثواب و عقابند حال احترام، یعنی وقت جریمه و بازخواست در دار آخرت نه در وقت طاعت.

[۳]: و غیر ایشان گفته اند که: مستحقند این دو امر را در حال قطع حیات و وقت انقطاع عمل، نه وقت بازخواست ۱.

[3]: و جمعى ديگر گفته اند كه: مستحقّ ثواب و عقابند في الحال كه وقت و جود طاعت و معصيت است، ليكن اگر وفا كننده باشند به طاعت و احباط [الف ـ ٣٤٢] در عمل خود تا وصول به ثواب بايد ننمايد، واين مابه الامتياز با سابق است.

و ایشان این حکم موافات را شرط دانسته اند نه باطل، پس می گویند: اگر در علم الهی هست که و فا به طاعت می نمایند و سالم از شرک و کفر تا حال موت یا تا آخرت می باشند مستحقند به سبب طاعت ثواب را / \* ب / ۲۵۷ فی الحال، و همچنین در معصیت عقاب را؛ و اگر در علم الهی آن است که احباط عمل خود از طاعات می کنند قبل از موافات ثواب یا آن که معصیت می کنند پیش از آن موافات می مذکوره، پس مستحق ثواب و عقاب الحال نمی شوند.

و استدلال نموده مصنّف ـ رحمه الله تعالى ـ لزوم موافات راكه قول رابع است به قوله ـ تعالى ـ ﴿ لئن اشركت ليحبطنّ عملك ﴾ و به قوله ـ تعالى ـ ﴿ لئن اشركت ليحبطنّ عملك ﴾ و به قوله ـ تعالى: ﴿ و من يرتدد منكم عن دينه فيمت و هـ و كـافر فـاولئك حـبطت ٢٠

١. م : ـ نه وقت بازخواست

اعهاهم و تقریر این مطلب این است که مراد به احباط عمل در این جا یا این است که عمل باطل است در اصل، یا آن که ثواب ساقط می شود خود بعد از ثبوتش، یا آن که کفر آن را باطل می نماید.

قسمان اوّلان باطل است، امّا بطلان اوّل: از جهت آن که بطلان عمل را معلّق به شرک فرمود و قبل از شرک باطل نمی شود عمل او به نفسه و بالاصالة، و از جهت آن که شرط و جزاست این دو آیه و این هر دو واقع می شوند در زمان مستقبل، پس بدون سببی که ۲ مستقبل عمل ممحقّق شود ۳ در این مقام باطل نیست.

و به ابطال اوّل باطل می شود ثانی  $^3$ ، از جهت آن که آن هم به عنوان شرطیّت  $^0$  است، پس به عنوان استقبال است و باشراک و رده ثواب ثابت نمی باشد.

۱۲ و امّا بطلان قول ثالث که گفت یا آن که گفت آن را باطل می نماید<sup>۳</sup> از جهت بطلان تحابط است که بعد از این متن مذکور می شود.

پس حاصل کلام این شد که هر سه باطل می شود، دوتای اوّل جهت آن که عمل در اصل بطلانش قبل از کفر بنفسه، یا به سقوط ثواب بعد از ثبوت آن درست نیست موافق آیه. و مقدّمهٔ ثالثه که کفر باعث بطلان آن عمل باشد عدم صحّت آن از بطلان تحابط ـ که در متن بعد مذکور [ب ـ ٣٤٢] می شود ـ ظاهر است.

۱. م: مىشود. الف: است

٣. ن ، م : ـ محقّق شود

٥. نسخهها : شرطيه

٧. اخ: + مذكور شد

۲. ن ، م : ـ که

٤. اخ: +كه حبوط ثواب است

٦. م ، الف : - كه گفت ... مى نمايد

#### مسألة سابعه

#### در احباط و تكفير است

قال: و الاحباط باطل لاستلزامه الظّلم و لقوله تعالى: ﴿فَمَن يَعْمُلُ مَثْقَالُ ٤ ذَرّة خيراً يره﴾ ١.

اختلاف نموده معتزله در احباط و تکفیر عمل عباد، یعنی مکلّف. و در شرح بهشتی مکلّف را مختصّ مؤمن نموده در این جاکه ۲ حکم بر ۳ مکلّف مقصود است. ٤ و ظاهر است که جهت کافر و غیر مؤمن ثوابی که حبط عقاب نماید نیست.

پس محاصل مدّعا آن که آیا ساقط می شود نسبت به مکلّف ثواب اعمال حسنه سابقه اش به معصیت لاحقه، و کفّاره می شود ذنوب سابقه اش به طاعت و عبادت متأخّره آن مطلقاً به هر قدر که این هر دو باشند مساوی یا غیر مساوی آ چنانچه جمعی از معتزله به این رفته اند که می شود؟ و این است مذهب اوّل ایشان در این جا؛ یا آن که نمی شود چنین؟ و در این نزاع است.

پس ابوعلی از معتزله /\*الف/۲۵۸/گفته که متأخّر ساقط میکند ۲ مساوی از متقدّم خود را، و به قید مساوی مغایر اوّل میشود که

١. زلزلة / ٧. كشف المراد / ٤١٣

۲. الف : اگر

٤. ن : \_ که حکم ... است

٦. ن ، الف : \_ مساوى يا غير مساوى

٣. الف : - بر

٥. م ، الف : ـ و ظاهر است ... پس

متعلّق بودا ـ پس متأخّر به حال خود مي ماند در اين صورت بالتّمام كماكان، ۲ اين است مذهب دويم.

و ابوهاشم گفته که اقلّ با کثیر رفع می شود به نحو موازنه، و رفع مى شود نيز به اقل از اكثر ما يُوازن و ما يُقابلش، " يعنى آنچه مقابل هماند بر طرف می شوند و آنچه زاید باشد می ماند به حال خود و ظاهر آن است كه اگر سابق جمع باشد با لاحق، تساقط طرفين به عنوان تساوی می شود و باقی به حال خود باقی می ماند <sup>۶</sup> و این مذهب ثالث است که <sup>٥</sup> زايد هر دو <sup>٦</sup> باقي مي ماند.

و در شرح علامه ـ رحمه الله ـ واقع است كه: «اين موازنه مذهب ثالث از ابوهاشم است»، و فرموده که این دلالت بر بطلان احباط میکند، جهت آن که مستلزم ظلم است و باعث آن می شود که کسی که اطاعت کرده و اساءت نموده بیش<sup>۸</sup> و زیاده ۹ از اطاعت به مـنزلهٔ كسى باشدكه اطاعت ننموده، و اين معنى ١٠ لازم است نيز هر چند اين اطاعت بعد ۱۱ به منزلهٔ ندامت و توبه باشد ۱۲، و اگر اطاعت و احسان او اکثر باشد به منزلهٔ کسیست که اساءت ننموده، و اگر این هر دو مساوی باشند به منزلهٔ کسیست که از او امری صادر نشده»، تم ما نقل منه.

۱. ن ، م : ـ که متعلق بو د

٣. كذا.

17

٥. ن : الى

٧. م ، الف : \_ مذهب ثالث از ابوهاشم

۸. الف : بیشتر

١١. م: + باشد

۹. م: زیاد

١٠. ن ، الف : \_ معنى

١٢. عبارت : «و اين يعنى لازم ... باشد» استدراك مؤلّف است نه كلام علامه.

۲. ن ، م : ـ کماکان

٤. ن ، الف : ـ و ظاهر آن است ... مى ماند

٦. ن ، الف : \_ هر دو

و در بعضی از شروح دیگر نیز واقع است به این مضمون که [الف ـ ٣٤٣] اشاعره گفته اند که اختیار با خداست اگر خواهد ثواب می دهد عاصی را و عقاب مطیع را، و الله فلا.

و مصنّف ـ رحمه اللّه ـ و ساير محقّقين نفى احباط و تكفير كردهاند از جهت آن كه با احباط كسى كه اطاعت كرده اوّلاً و اساءت نموده ثانياً و اساءت او اكثر بوده، به منزلهٔ كسيست كه اطاعت و حسنه در اصل نكرده، و اگر اساءت كرده اوّلاً و اطاعت نموده ثانياً و اساءت او اكثر بوده، يا در تكفير اندك تدارك و احسان كرده ايضاً، به منزلهٔ كسيست كه اساءت نكرده است كه اين مجموع امذهب اوّل ايشان است. يا آن كه مؤخّر ساقط مى كند مساوى خود را از مقدّم و خود بالتمام مى ماند كه مذهب ابوعلى بود؛ و اگر هر دو مساوى باشند به منزلهٔ كسيست كه از او چيزى صادر نشده اصلاً، و اگر ز ايد و ناقص باشند مساويشان پس ساقط مى شود و زايد باقى مى ماند به حال باشند مساويشان پس ساقط مى شود و زايد باقى مى ماند به حال خود، چنانچه مذكور شد در حكايت موازنه، و اين بود مذهب ابى هاشم كه نزد عقلا ظلم است.

و بنابر مسلک اوّل گفته اند: حال کسی که عبادت خدا هزار سال کرده باشد و شرب جرعه ای از خمر نموده باشد او مثل کسی خواهد بود که در کلّ عمر عبادت خدا ننموده باشد، و این مذهب که مؤخّر را موجب احباط مقدّم مطلقاً می داند که مذهب اوّل بود از ابوعلی است به نحوی که علاّمه ـ رحمه الله ـ در مناهج در بحث احباط و تکفیر ۲۰

۱. ن: ـ مجموع

گفته: «و اعلم أنّ المكلّف اذا فعل فعلاً استحقّ به خمسه أجزاء من العقاب، الثّواب، ثمّ فعل فعلاً آخر استحقّ به خمسة اجزاء من العقاب، فالطارى امّا أن يحبط الأولى و لا يزول ـ هو قول أبى على بالاحباط ـ أو يحبط الاوّل و يزول هو ايضاً، و هو قول ابى هاشم فى الموازنه». اين است كلام علاّمه ".

ملخّص مضمون شرح نیریزی و بهشتی ـ رحمهم الله ـ و بطلان مذهب اشاعره و ابی علی و غیره ظاهر است از جهت / \*ب/۲۰۸/ قول خدای ـ تعالی ـ که فرموده: ﴿ فَن يعمل [ب ـ ٣٤٣] مثقال ذرّه خیراً یره و من یعمل مثقال ذرّة شرّاً یره ﴾ و شکّ نیست که و فا نمودن خدا به وعده و وعیدش آ واجب است، چنانچه علاّمه ـ رحمه الله تعالی ـ در شرح خود فرموده، و در شرح مولانا محمّد بهشتی واقع است صریحاً که احباط باطل است مطلقاً و آن ابطال استحقاق عقاب مؤمن فاسق است استحقاق ثواب را. و وجه بطلان آن این است که این استحقاق عقاب خالی نیست یا آن است که احباط و اسقاط ثواب می کند مطلقاً، یا آن قدری را از ثواب که مساوی آن است احباط می کند و باقی آن عقاب می ماند کماکان به حال خود، یا آن که احباط می کند هر دو از طرفین می ماند کماکان به حال خود، یا آن که احباط می کند هر دو از طرفین ساقط می شود و زاید از طرفین باقی می ماند. و مصنّف ـ رحمه الله ـ ساقط می شود و زاید از طرفین باقی می ماند. و مصنّف ـ رحمه الله ـ ساقط می شود و زاید از طرفین باقی می ماند. و مصنّف ـ رحمه الله ـ

١. كذا. مصدر: يستحقّ. و همچنين بعد آن

٣. مناهج اليقين / ٣٥٣

۲. م: و الطاري

٥. زلزلة / ٧-٨

٤. نسخهها: نيرزي

٦. م: وعيد

اشاره نموده به ابطال اوّل به قول خود که گفته: «لاستلزام الاحباطِ الظّلمَ»، یعنی احباط مطلقاً ظلم است؛ و اشاره نموده به ابطال مذهب ابی علی که ثانی شقوق قبل است به قوله تعالی: ﴿ فَن يعمل ﴾ الی آخره؛ و به ابطال ثالث که مذهب ابی هاشم است به قول خود که در همین متن گفته: «و لعدم الاولویّة».

قال: و لعدم الاولويّة اذكان الآخر ضعفاً و حصول المتناقضين مع التّساوى. \

این دلیل است بر ابطال قول ابی هاشم که به موازنه قائل است. و تقریرش این است که: ما هرگاه فرض کنیم که مستحق است مکلف پنج جزء از ثواب را و ده جزء از عقاب را، پس نیست اسقاط واحد از این دو خمس از عقاب به خمس از ثواب اولی از اسقاط دیگری از خمس، پس یا ساقط می شوند هر دو خمس از عقاب با هم و این خلاف مذهب ابی هاشم است یا ساقط نمی شود چیزی از اینها، و این مطلوب است. و اگر فرض کنیم که کسی کرده است پنج جزء از ثواب را و پنج جزء از عقاب را، پس اگر مقدم باشد اسقاط احد از این هر دو ثواب و عقاب مر دیگری را، پس آنچه باقی مانده است ساقط نمی شود به مقدم معدوم از برای آن که محال است [الف - ٤٤٣] گشتن نمی شود به مغلوب و معدوم شده غالب و مؤثر در اسقاط ما بقی که مانده، آنچه مغلوب و معدوم شده غالب و مؤثر در اسقاط ما بقی که مانده، پس ساقطهٔ هر دو هم را می شود بلکه یکی باقی می ماند و یکی

۲. كذا. عبارت مشوش است

معدوم می شود ا؛ و اگر مقدّم نباشد اسقاط از خمسین و مقارن هم باشند لازم می آید وجود اینها با هم، از جهت آن که وجود هر یک از این هر دو نفی وجود دیگری می کند، پس /\*الف/۲۵۹/ لازم می آید وجود هر دو و در حال عدمشان، و این جمع بین المتناقضین است.

و در شرح حاج محمود در ردّ این کلام وارد است که: بعضی گفتهاند که تأثیر و تأثّر حقیقةً بینهما نیست از جهت آن که احباط نیست مگر آن که خدای ـ تعالی ـ مؤاخذه نمی کند به معصیت یا ثواب نمی دهد مستحق آن را به اراده و اختیار، پس اگر این هر دو ضدّین باشند، پس ضدّ طاری با وجود اوّل موجود نمی شود؛ و اگر ضدّ نباشند با وجود ثانی اگر اوّل فانی می شود پس آن اوّل اثر در زوال ثانی نمی تواند نمود، و اگر اوّل فانی نمی شود پس بینهما منافاتی ثانی نمی تواند نمود، و اگر اوّل فانی نمی شود پس بینهما منافاتی موارد توارد اضداد بر محل واحد وارد است آنچه جواب آن جا باشد این جا خواهد بود. این است آنچه در بیان این مطلب نقل شده.

لیکن کفّاره اعمال و نصّ «الحسنات یذهبن السیّئات» وامثاله دالّ است بر احباط ذنوب لیکن ظاهر آن است که این انحای مذکوره که نقیضش مذکور شد بدون تأمّل نباشد در  $^{7}$  احباط، و اللّه یعلم.

١. ن ، الف : \_ پس ساقطه ... مي شود

٢. نقد المحصل / ٣٩٧

٤. ن ، الف : \_ ليكن

٦. ن ، الف : ـ در

۳. *بحارالانوار*ج ۱۵ / ۳۹۹ ۵. ن ، الف : ـ بدون تأمّل

#### مسألة ثامنه

#### در انقطاع عذاب اصحاب كباير است

قال: و الكافر مخلّد، و عذاب صاحب الكبيرة منقطع لاستحقاقه الثّواب ؛ بايمانه، و لقبحه عند العقلاء و السّمعيّات متأوّلة، و دوام العقاب مختصّ بالكافر.\

اجماع نمودهاند مسلمون تماماً بر این که عذاب کافر مؤبد است و منقطع نمی شود. و اختلاف در اصحاب کبایر بعضی از مسلمین نمودهاند، رفته اند امامیه و طایفهٔ کثیری از معتزله واشاعره به این که منقطع است عذاب ایشان. و وعیدیه رفته اند بر این که مخلد است عذاب ایشان. و وعیدیه رفته اند بر این که مخلد است عذاب ایشان. [ب ـ ۳٤٤]

و در شرح حاج محمود نقل شده که یحیی بن معاذ گفته: ۱۲ خداوندا! چون که با کفر چیزی از طاعات نافع نیست، مقتضی عدل آن است که ایمان را نیز ضرر ننماید چیزی از معاصی، آ و الآکفر اعظم از ایمان خواهد بود؛ و مؤید این است قوله ـ صلّی الله علیه و آله ـ دخل الجنّة» ۳.

و به خطّ جدّ امجد خود سلالة سيّد الثّقلين ثالث المعلّمين مير محمّد باقر الدّاماد الحسيني ـ قدّس سرّه ـ ملاحظه نمودم كه در بعضى از امالى خود قلمى نموده بودند كه: «للّه درّ من تليت عنده

١. كشف المراد / ١٤ ٤ - ١٥

۲. كذا ، عبارت اندكى آشفته است .

٣. توحيد / ٢٨ و ثواب الاعمال / ٣٣١: من قال لا اله الا الله مخلصاً ...

﴿اذهبا الى فرعون انّه طغى \* فقولا له قولاً لينا لعلّه يتذكّر أو يخشى ١٠ فقال سبحانك هذا رفقك بمن يدّعى لنفسه الرّبوبيّة، فكيف ١٣٠/ ٢٥٩/ رفقك بمن يختضع لربّه بالعبوديّة مع ما قلت ﴿قل يا عبادى الّذين اسرفوا على انفسهم لاتقنطوا من رحمة اللّه انّ اللّه يغفر الذّنوب جميعاً ٢ و اين كلام چون بسيار مناسب بود در اين مقام بلكه به تقويت آية شريفه ﴿ليّنا ﴾ دلالت بر ترجّم و رفق و نرمى موافقت داشت نسبت ٢ به عباد، و احياى كلام يحيى مى نمود، متذكّر شده ذكر نموده.

بدان که صغیره و کبیره از گناه گاهی نسبت به طاعت گفته می شود ، چنانچه گناه صغیره آن را می گویند که عقاب آن نسبت به ثواب یک طاعتی از طاعتها کمتر باشد پس این گناه صغیر است نسبت به گناه کبیر<sup>3</sup>، و همچنین اصغر نیز می گویند معصیت را به این نسبت. و گناه گاهی نسبت به عقاب معصیت دیگر صغیره و کبیره گفته می شود، و گاهی اضافه نسبت به فاعل خاص می شود، یعنی عقاب معصیت این فاعل خاص از ید با انقص از ثواب طاعت همان کس خاص باشد.

و در شرح بهشتى واقع است در بيان گناه كبيره كه: «قيل هي ما يهدّد الشّارع عليه بخصوصه، و قيل الموجب للحدّ كشرب الخمر و الزّنا و ترك الصّلوة».

و حقّ آن است که عقاب اصحاب کبایر منقطع ... ۱ است به دو دلیل:

۲. زمر / ۵۳

٤. م ، الف : \_ پس اين ... كبير

١. طه / ٤٣ – ٤٤

٣. ن ، الف : \_ نسبت

٥. اضافهٔ در نسخهٔ م غیر خوانا است

11

اوّل: آن است که مکلّف مستحقّ ثواب به ایمان است، از جهت قول [الف ـ ٣٤٥] خدای ـ تعالی ـ که فرموده: ﴿فن یعمل مثقال ذرّة خیراً یره﴾ ﴿ و ایمان اعظم افعال خیر است. پس هرگاه مستحقّ شود عقاب راکسی که صاحب ایمان است به معصیت یا آن است که مقدّم می باشد ثواب دایمی آن مؤمن بر عقاب دایمی، او این باطل است به اجماع؛ از جهت آن که ثواب مستحق به سبب ایمان دایمی است، پس اوّل ثواب دایمی بر او دادن و عقاب دایمی نمودن با هم موافق نیست، به جهت آن که ثواب عوض ایمان دایمی است، پس ثواب آن دایمیست به نحوی که گذشت؛ و أیضاً به اتّفاق جمیع فرق این باطل است. و اگر عکس باشد که اوّل عقاب و آخر ثواب دایم باشد این مراد و عین مطلوب است، و جمع نمودن هر دو در یک وقت جمع بین النّقیضین است.

دلیل دویم: آن است که اگر ۲ منقطع نشود عقاب لازم می آیدکسی که عبادت خدای ـ تعالی ـ مدّت عمر نموده باشد. به انواع اعمال مثوبه و در آخر عمر عصیان نموده باشد، هر چند معصیت واحده باشد بابقای ایمان او مخلّد در نار باشد ـ مثل /\*الف/ ۲۲/ مشرک به خدا ـ و این محال است از جهت آن که قبیح است نزد عقلا.

و بعضی از معتزله که گفته اند که منقطع نمی شود عذاب صاحب کبیره متمسّک شده اند به مثل قول خدای ـ تعالی ـ ﴿ من یعص الله و رسوله فان له نار جهنم خالدین فیها [ابداً]﴾ و ﴿ من یـقتل مـؤمناً مـتعمداً ٢٠

۲. م: + ابدی است

۱. زلزله / ۷

فجزاؤه جهنّم خالداً ﴾ ( و من يقتل مؤمناً متعمداً فجزاؤه جهنّم خالداً ﴾ ( و من يقتل مؤمناً متعمداً فجزاؤه جهنّم خالداً ﴾ ( و من يعص الله و رسوله و يتعدّ حدوده يدخله ناراً خالداً ﴾ ليكن متأوّل است آيات شريفه در عمومات به كفّار، يا به حمل خلود به مكث طويل.

امّا ثواب و عقاب که بعضی گفته اند سزاوار است که دایمی باشد، پس گفته می شود که اگر ازدوام عقاب دوام عقاب کفار است مسلّم داریم و الاّ ممنوع است، و کافری که مبالغه در اجتهاد و تحصیل مذهب نموده باشد و نرسیده باشد به حقّ پس جاحظ و عنبری گفته اند که معذور است [ب - ٣٤٥] و باقی گفته اند که غیر معذور است موافق آنچه مخرج از آیه و حدیث شده، مگر اطفال ایشان که در حکم کفره بوده اند در دخول نار نسبت به ایشان حرف است، و نسبت به ایشان زیاده گنجایش تأمل دارد.

و در احادیث در باب اطفال و مجانین ایشان این است که اتشی افروخته می شود در آخرت، و امر می نمایند به ایشان که داخل آن نار شوند اگر داخل شدند مطیع و ناجی خواهند بود و الآفلا.

#### مسألة تاسعه

#### در جواز عفو است

قال: و العفو واقع لأنّه حقّه \_ تعالى \_ فجاز اسقاطه و لاضرر عليه في تركه

۱. جن / ۲۳ ۲. نساء / ۲۶ ۲. نساء / ۱۶

# مع ضرر العبد فحسن اسقاطه، و لأنّه احسان. ١

رفته اند جماعتی از معتزله بغداد به این که عفو جایز است عقلاً و جایز نیست سمعاً. و رفته اند بصریون به جواز عفو به حسب سمع چنانچه من بعد مذکور می شود، و این حق است. و استدلال نموده مصنف ـ رحمه الله ـ به سه وجه:

اوّل: این که عقاب، حقِّ حق ـ تعالى ـ است پس جایز است ترکش، و این هر دو مقدّمه ظاهر است.

وجه ثانی: این که عقاب ضرر است بر مکلّف، و ضرر نیست مرکش ضرر بر صاحب این حقّ که حق ـ تعالی ـ است، و هـر چـه همچنین باشد ترکش خوب است، امّا ضررش بر مکلّف پس ضروری است، و امّا عدم ضرر در ترکش پس قطعیست از جهت /\*ب/ ۲۲۰/ آن که خدای ـ تعالی ـ غنیست بذاته از کلّ شیء.

و ثالث: این که ترک کردن مثل این ضرر<sup>۲</sup> احسان است، و این مقدّمه ضروری است.

قال: و للسّمع. ٣

این دلیل وقوع عفو است سمعاً به سبب آیات داله بر عفو، نحو قوله \_ تعالی \_ ﴿ انّ اللّه لایغفر ان یشرک به و یغفر مادون ذلک لمن یشاء ﴾ ٤ پس این دو حکم که از آیه مستنبط می شود که با شرک مغفرت نیست

٣. كشف المراد / ٤١٦

17

١. كشف المراد / ٤١٥: ضور النازل

٢. ن ، الف : - ضرر

٤. نساء / ١١٦

و بدون شرک مغفرت هست آیا با توبه است این هر دو، یا بدون توبه است؟ و اوّل باطل است، از جهت آن که شرک را مغفرت با توبه [الف ـ ٣٤٦] متحقّق است، پس متحقّق شد که در شرک بدون توبه مغفرت نیست و در غیر شرک بدون توبه مغفرت هست. و ایضاً مغفرت معصیت با توبه واجب است خدای ـ تعالی ـ را برای عباد، و در این آیه که بدون توبه به مغفرت اخبار شده نیست مراد معصیتی که واجب باشد مغفرت آن و الا موقوف به مشیّت نبود، چنانچه در آیه واجب باشد مغفرت آن و الا موقوف به مشیّت نبود، چنانچه در آیه واقع است لفظ ﴿ لمن یشاء ﴾ پس مغفرت عاصیان بدون توبه غیر واجب است.

و ایضاً سمعی قول خدای ـ تعالی ـ است که فرموده است: ﴿ و ان ربّک لذو مغفرة للنّاس علی ظلمهم ﴾ او ایضاً قوله ـ تعالی ـ ﴿ قل یا عبادی الّذین اسرفوا علی انفسهم لا تقنطوا مین رحمة اللّه انّ اللّه یغفر الذنوب جمیعاً ﴾ ۲، ﴿ و لسوف یعطیک ربّک فترضی ﴾ ۳. و لفظ علی موافق شرح علاّمه ـ رحمه اللّه تعالی ـ که در آیهٔ اوّل گفته دلالت بر حال یا غرض که علّت غائیست می کند، چنان که گفته می شود که «ضربتُ زیدا علی عصیانه» یعنی زدم زید را از جهت عصیانش، و در آیه علّت غایی مراد نیست، به جهت آن که ظلم علّت مغفرت نمی شود البته، پس معنی حال دلالت می کند، یعنی خدا صاحب مغفرت است در حال ظلم عباد و عصیان ایشان.

و ايضاً دليل سمعي قول خداي - تعالى - است كه فرموده: ﴿ إِنَّ اللَّهُ

۱. رعد / ۲ ۳. ضحی / ۵

كان عفو العنوراً و اجماع مسلمين است كه مراد از اين آيه اسقاط عقاب است از عاصي.

### مسألة عاشره در شفاعت است

قال: و الاجماع على الشفاعة فقيل لزيادة المنافع و يبطل منّا في حقه [صلّى الله عليه و آله]. ٢

اتّفاق نموده اند علما بر ثبوت شفاعت از برای نبی ـ صلّی اللّه علیه ۸ و آله ـ قال اللّه ـ تعالی ـ ﴿عسی ان یبعثک ربّک مقاماً محموداً﴾ ۳، بعضی گفته اند این مقام محمود مقام شفاعت است.

و اختلاف نموده اند در معنی شفاعت، پس وعیدیه گفته اند که شفاعت عبارت از طلب زیادتی منافع است از برای مؤمنین که مستحق ثوابند؛ و تفضیلیه <sup>3</sup> گفته اند که شفاعت [ب - ۳٤٦] از جهت فسّاق امّت است در اسقاط عقاب /\*الف/۲۲۱/ ایشان، و این حقّ است.

و ابطال نموده مصنف مذهب اوّل راكه اگر شفاعت در زیادتی انه منافع باشد نه غیر آن، پس ما هم شفیع نبی الله ـ صلّی الله علیه و آله ـ خواهیم بود در این معنی، از جهت آن كه ما طلب زیادتی علوّ درجه آن حضرت در صلوة و غیرها میكنیم و شفاعت ما در حقّ آن حضرت ـ صلّی الله علیه و آله ـ باطل است. كه فاعل «یبطل» متن، ۲۰

٢. كشف المراد / ٤١٦

۱. نساء / ۲۲

۳. اسراء / ۷۹

٤. م: تفصيليه

شفاعت باشد، و «منّا» به تشدید نون ضمیر جمع متکلّم است، و ضمیر «فی حقّه» راجع است به نبی ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ به جهت آن که کسی که شافع است باید اعلی از مشفوع له باشد، و این معنی در این جا متحقّق نیست.

قال: و نفى المطاع لا يستلزم نفى المجاب و باقى السمعيّات مـتأوّلة بالكفّار. \

این اشاره بر جواب کسیست که استدلال کرده است که شفاعت پیغمبر ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ در زیادتی منافع است از جهت امّت، و در این مقام بر زیادتی منافع استدلال نموده اند به چندین و جه:

اوّل: قول خدای ـ تعالی - است که فرموده: ﴿ مَا لَلظَّالَمِينَ مَنْ حَمِيمُ وَ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ عَنْ مَنْ حَمِيمُ وَ اللّٰ الل

و جواب آن است که خدای ـ تعالی ـ نفی شفیع مطاع نموده و ما قایلیم به این معنی از جهت آن که نیست در آخرت شفیع مطاع، از جهت آن که مطاع فوق مطیع است و خدای ـ تعالی ـ فوق همه موجودات است، و نیست احدی فوق آن، و نیست لازم از نفی شفیع مطاع نفی شفیع مجابِ مقبول الشّفاعة. و اگر تسلیم کنیم، چه می شود که مراد از ظالمین در این جا بخصوص کفّار باشد از جهت جمع نمودن میان ادّله.

١. كشف المراد / ٤١٦

وجه ثانی قول خدای ـ تعالی ـ است که ﴿ و ما للظّالمین من انصار ﴾ اکه آیه نفی انصار جهت ظالمین مستفاد می شود، و اگر شفاعت نماید آن حضرت ـ صلّی اللّه علیه و آله ـ جهت فاسق پس ناصر جهت آن خواهد بود و نفی ان در آیه شده.

ثالث: قول خداى \_ تعالى \_ است ﴿ و لاتنفعها شفاعة يوم لاتجزى نفس عن نفس شيئاً من فاعهم شفاعة الشّافعين ﴾ ٣ [الف \_ ٣٤٧].

و جواب از این آیات همه این است که مختص به کافران باشد از جهت جمع میان ادله.

رابع: قول خدای \_ تعالی \_ است که خبر از ملائکه داده که ﴿ و لایشفعون الله لمن ارتضی ﴾ که نفی شفاعت ملائکه از غیر مرضی نزد خدای \_ تعالی \_ نموده شده و فاسق غیر مرضی است.

و جواب آن است / بب/۲٦۱/که قبول نداریم که فاسق غیر ۱۲ مرضی است، بلکه او مرضیست نزد خدای ـ تعالی ـ در ایمانش.

قال: و قيل في اسقاط المضارّ و الحقّ صدق الشّفاعة فيهما، و ثبوت الثّاني له \_ صلى اللّه عليه و آله \_ بقوله: «ادّخرّت شفاعتى لاهل الكبائر من ٦ امّتى» ٥.

این کلام متن قیل مذهب ثانیست که حکایت کرده شده، اوّلاً که شفاعت در اسقاط عقاب و ضرر است بیان کرده است مصنف ـ رحمه

۲. مدثر / ٤٨

٤. انبياء / ٢٨

۱. بقره / ۲۷۰

۳. بقره / ۱۲۳ ، مدثر / ٤٨

٥. كشف المراد / ١٧

اللّه ـ كه حقّ آن است كه شفاعت را اطلاق مى كنند و صادق است به دو معنى، چنانچه گفته مى شود كه «شفع فلان فى فلان»، هرگاه شفيع طلب كند از براى او زيادتى منفعتها را يا اسقاط مضرّتها را، و اين متعارف است نزد عقلا. بعد از آن بيان كرده است مصنّف ـ رحمه اللّه در متن اين راكه شفاعت به معنى ثانى كه اسقاط مضارّ است ثابت است از براى نبى ـ صلّى اللّه عليه و آله ـ به قول آن حضرت ـ صلّى اللّه عليه و آله ـ به قول الكباير من امّتى» و اين و آله ـ كه فرموده: «ادّخرت شفاعتى لاهل الكباير من امّتى» و اين حديث مشهور است.

## مسألة يازدهم در وجوب توبه است

۱۲ قال: و التوبة واجبة لدفعها الضّرر و لوجوب النّدم على كلّ قبيح أو اخلال بواجب. ٢

توبه ندامت بر معصیت است از جهت آن که آن معصیت و قبیح است، و این توبه بر ترک معاودت آن است در استقبال. و اجماع و اتفاق نمودهاند بر وجوب توبه، لیکن اختلاف نمودهاند در آن، پس رفتهاند جماعتی از معتزله که واجب است توبه از کبایر نمودن که معلوم باشد کبیره بودن آنها یا مظنون باشد و واجب نیست از صغایر؛ و پارهای گفتهاند که واجب نیست توبه آن ذنوبی که پیشتر توبه از آنها نموده است؛ و گفتهاند جمعی دیگر که واجب است از هر صغیره و

۱. ر .ک : بحارالانوارج ۳۰/۸

٢. كشف المراد / ٤١٧

17

۲.

كبيره [ب ـ ٣٤٧] از معاصى يا اخلال به واجب، خواه آن كه توبه از آنها سابق نموده باشد كسى يا ننموده باشد.

و استدلال نموده مصنّف رحمه الله بروجوب توبه به دو وجه: اوّل: آن که در توبه دفع ضرر از عقاب یا از خوف میکند و این واجب است.

دویم: آن که ما می دانیم قطعاً وجوب ندامت را بر فعل قبیح یا اخلال به واجب، هرگاه این معلوم شد پس واجب است توبه از هر ذنبی اعم از این که فعل قبیح باشد یا اخلال به واجب.

و ضمير «لدفعها» راجعه به توبه است، يعنى واجب است از جهت دفع نمودن توبه ضرر راكه اضافه به فاعل باشد.

قال: و يندم على القبيح لقبحه و الّا انتفت، و خوف /\*الف/٢٦٢/ النّار ١٢ ان كان الغاية فكذلك، وكذا الاخلال بالواجب. ا

یعنی واجب است بر تائب که ندامت از قبیح داشته باشد حین توبه، از جهت آن که قبیح است و علّت توبه قبح آن باشد، و عزم بر ترک معاودت آن داشته باشد و الّا توبه نخواهد بود؛ مثل آن که کسی توبه از جهت خوف نار و عدم ملامت مردم و دخول بهشت نماید، نه از جهت قبح و بدی و قرب الهی که این توبه نیست، پس منظور باید اصل قبح باشد و حرمان قرب الهی، نه حفظ خود از نار و ملامت ناس یا سلامتی بدن.

١. كشف المراد / ٤١٨: - بالواجب

و امّا اگر با این امور قرب الهی نیز منظور باشد و غایت اصلی قبح معصیت را داند توبه آن صحیح است، مثل آن که گنهکاری که ظلم نموده باشد عذری به مظلوم بگوید از جهت خوف از سلطان، نه از جهت بدی ظلم عقلا عذر آن ظالم را مردم خوب نمی دانند و مقبول طبع ایشان نخواهد بود.

و مضمون معنى متن به ترتيب اين است كه تائب ندامت بر قبيح را از جهت قبح بايد داشته باشد و الآتوبه آن منتفى است، و خوف نار اگر غايت توبه باشد نيز منتفيست آن توبه، و همچنين توبه از اخلال به واجب كه اگر علّت آن توبه اخلال به واجب باشد خوب است، امّا اگر جهت حفظ بدن و خوف به نار باشد توبه نيست.

#### ١٢ قال: و لاتصح من البعض، و لايتم القياس على الواجب. ١

اختلاف [الف ـ ٣٤٨] نموده اند شيوخ معتزله در اين كه آيا توبه مبعّض مي شود يا نه؟ رفته است ابوهاشم كه توبه صحيح نيست از قبيحي نمودن دون قبيحي، و رفته است ابوعلي بر جواز اين تبعيض. و مصنّف ـ رحمه الله ـ استدلال نموده بر مذهب ابي هاشم به اين كه ما بيان كرديم اين راكه واجب است كه تائب نادم باشد بر فعل قبيح از جهت قبحش، و اگر اين نحو نباشد توبه اش مقبول نيست به نحوى كه گذشت، و قبح در جميع قبايح متحقّق است، پس توبه از بعض كه گذشت، و قبح در جميع قبايح متحقّق است، پس توبه از بعض تبيح اگر بكند و از بعضي نكند معلوم مي شود كه توبه به اعتبار قبح

١. كشف المراد / ٤١٩

نکرده بلکه از قبیح خاص به اعتبار خصوصیّت غیر قبح توبه نموده. و احتجاج نموده ابوعلی بر مذهب خودش به این نحو که اگر صحیح نباشد توبه /\*ب/۲٦٢/کردن از قبحی دون قبحی صحیح نخواهد بود نیز اتیان به واجبی دون واجبی، از جهت آن که همه مشترکند در وجوب و ترجیح احدی بدون مرجّحی جایز نیست، و تالی باطل است به اجماع، پس مقدّم نیز باطل است.

و جواب گفته ابوهاشم که فرق است میان ترک قبیح به سبب قبحش و فعل واجب به سبب وجوبش، به سبب آن که تعمیم در اوّل هست دون ثاني، مثل آن كه كسى قسم ياد نموده باشد كه نخورد رمّانه اخاصي را از جهت حموضت، لازم است كه ترك جميع از رمّانهای عالم بکند از جهت آن که علّت عام است که حموضت نار است مطلقاً. و دور نیست که اگر علّت مطلق حموضت باشد از هر 11 حامض باید اجتناب [كند]، ليكن اين مذكور نشده. و اگر قسم ياد نموده باشد که بخورد رمّانه را از جهت حموضت آن پس حموضت خصوص آن منظور است لازم نیست که بخورد جمیع رمّانهای عالم را؛ پس فرق است میان ترک قبیح از جهت قبحش و فعل واجب از 17 جهت وجوبش از جهت آن که تعمیم در اوّل متحقّق است و در ثانی نيست. و ايضاً مي توان ترک جميع قبايح دفعةً كرد و فعل جميع واجبات را دفعةً نمي توان [ب ـ ٣٤٨] نمود از جهت آن كه فرق است میان امر وجودی و عدمی و ترجیح بلامرجّح نیست، بلکه آنچه

۱. رمانه : انار

وقتش مضيّق است كه ترك قبايح است وقتى ندارد مثل واجبات ان مقدّم است و الا حرج خواهد بود.

و ایضاً گفته اند که نکره در سیاق نفی افاده عموم میکند. و امّا در موجبه این حکم نیست، مثل: «ما جاءنی أحد و جاءنی أحد» بنابر فرق بینهما.

و ایضاً ترک قبیح به اعتبار آن که نفی است برای تعمیم می باشد، و اتیان به واجب از برای آن که اثبات است از برای تعمیم نیست.

و مصنف ـ رحمه الله ـ از جهت اشاره به نفى قياس ترك قبيح به سبب قبحش بر فعل واجب به سبب وجوبش گفته: «و لايتم القياس على الواجب».

#### ١٢ قال: و لو اعتقد فيه الحسن صحّت. ٢

یعنی اگر اعتقاد نماید تائب در بعض قبایح حسن را، صحیح است توبه اواز قبیحی که اعتقاد به قبح آن دارد نه قبحی که اعتقاد به حسن آن دارد، و از این سبب است که اگر توبه نماید خارجی از زنا پس قبول توبه آن می شود اگر چه اعتقاد حقّ نداشته باشد و آن اعتقاد را قبیح نداند، از جهت آن که حاصل است در آن شرط توبه که ندامت قبیح است به سبب قبحش. این است آنچه علاّمه ـ رحمه الله ـ نقل نموده لیکن منافی تقرّب الهیست که در توبه معتبر است ، چنانچه در شرح خود حاج محمود در این مبحث از جملهٔ شرایط توبه نقل نموده که

١. ن ، الف : ـ كه ترك قبايح ... واجبات

٢. كشف المراد / ٤١٩

٤

17

یکی آن است که تائب بداند که از کدام فعل تحصیل رضاء الهی می شود.

#### قال: و كذلك المستحقر. ١

یعنی هرگاه حقیر شمرد تائب احد فعلین را از جهت قبح آن و فعل دیگر را اعظم شمرد از جهت قبح آن، حتّی آن که آن فعل حقیر را نسبت به فعل عظیم /\*الف/٢٦٣/ به منزله عدم قبیح داند، پس توبه کند از عظیم، قبول توبه آن می شود به سبب آن که توبه نموده از جهت قبحش. چنانچه علاّمه ـ رحمه الله ـ در مناهج گفته که یهودی که سارق باشد اگر توبه از یهودیّت نماید و توبه از سرقت نکند مقبول است؟.

قال: و التّحقيق أنّ ترجيح الداعى [الف ـ ٣٤٩] الى الندم عن البعض يبعث عليه و ان اشتراك الدّواعي في النّدم على القبيح لقبحه كما في الدّواعي الى الفعل، و ان اشترك التّرجيح اشترك وقوع النّدم، و به يُتأوّل كلام اميرالمؤمنين و أولاده ـ عليه السّلام ـ و الّا لزم الحكم ببقاء الكفر على النّائب منه المقيم على صغيرة. 3

چون مصنف ـ رحمه الله ـ بيان مـ ذهب ابـي هاشم و ابـي على را

١. كشف المراد / ٤١٩ : كذا

٢. مناهج اليقين / ٣٦٣ «... اليهودى اذا سرق جبة و تاب عن اليهودية و لم يتب عن السرقة فان توبته مقبولة اجماعاً».

٤. كشف المراد / ٤٢٠: و لو اشتراك الترجيح

٣. كشف المراد: الداعي

نمود اراده كرده است كه ذكر كند آنچه حقّ است نزد او. بيانش اين است که صحیح است توبه از بعضی قبیح نمودن دون بعضی اگر چه قبایح مشترکند در داعی به ندامت هرگاه نحوی ترجیح آنچه توبه مىنمايداز آن در حين وقوع توبه داشته باشد؛ بلى اگر جميع مشترك باشند در دواعی و علل ندم و در نظر تائب مساوی باشند صحیح نیست ندم از بعضی قبایح دون بعضی، و از این جهت است که تأویل نمودهاند آنچه نقل شده از حضرت امير ـ عليه السلام ـ و اولاد آن حضرت كه توبه صحيح نيست از بعض قبايح دون بعضى؛ و اگر تاويل نشود این کلام خرق اجماع مرکب می شود، از جهت آن که اجماع مسلمین است بر این که کافر هرگاه توبه کند از کفر و مسلمان شود و اقامت بر صغیره واحده مثل كذب داشته باشد داخل مسلمین است او و اجزای احکام اسلام بر آن هست، نه آن که گفته شود که چون ندامت از جمیع قبایح ندارد پس تصدیق به جمیع ما جاء به النبی ـ صلَّى اللَّه عليه و آله ـ ننموده كافر خواهد بود، پس تأويل اين كـلام حضرت عليه السّلام - به اين نحو شده كه هرگاه در نظر تائب قباحت این امور مساوی باشد از یک امر توبه کردن دون دیگر صحیحنیست. ليكن ابوهاشم گفته در مثال مذكور كه او مستحقّ عقاب كفر است و مقبول نيست نه توبه و نه اسلام او، ليكن ممتنع نيست اطلاق اسلام بر آن شخص.

۱. ن ، الف : ـ و

۲.

## مسألة ثاني عشر در اقسام توبه است

قال: [ب ـ ٣٤٩] و الذنب ان كان فى حقّه ـ تعالى ـ من فعل قبيح كفى فيه النّدم و العزم على ترك العود، و فى الاخلال بالواجب اختلف حكمه من بقائه و قسضائه و عدمهما، و ان كان فى حقّ آدمى استتبع ايـصاله /\*ب/٢٦٣/ ان كان ظلماً، أو العزم عليه مع التعذّر أو الارشاد ان كان اضلالاً و ليس ذلك جزءاً. ا

یعنی گناه اگر از جملهٔ حقوق الهیست که فعلش قبیح است پس کافیست در آن توبه و ندامت، مثل گناه گریختن از جهاد و زنا و شرب خمر که در اینها ندامت کافی است.

و اگر از جملهٔ حقوق الهیست که فعلش واجب است، پس احکام آن مختلف است، بعضی آن است که حکمش کما کان باقی می ماند تا آن که ادای آن بشود، مثل زکات که هرگاه اخلال به آن واقع شود و اخراج نشود بعد از وجوبش ذنب باقیست هر چند هم توبه نموده باشد تا آن که ادای آن بشود.

و بعضی آن است که به این نحو است که ادا در آن نیست اگر ترک شود بلکه قضا دارد، مثل صلات و صوم که تارک این هر دو بعد از قضای آن از عقاب بری می شود نه قبل، هر چند توبه از ترک آن سابق نموده باشد، پس در زکات اگر ترک شود اداست همیشه بدون قضا و

١. كشف المراد / ٤٢١: ذلك اجزاء

در صلوة قضاست بدون ادا.

و بعضی آن است که ساقط می شود به مجرّد توبه، نه آن که مثل زکات باقی می ماند حقّی، ونه مثل صلات قضایی دارد از قبیل ترک صلات عید و صلات جنازه.

و اگر توبه از ذنبی که متعلّق حقوق آدمیست باشد مثل آن که حقّ کسی بر گردن او لازم باشد، پس از جهت ابرء ذمّه موافق حکم شارع پیروی می کند رسانیدن آن حقّ را به صاحبش به این نحو که ردّ مال به صاحبش یا به وارث او می کند.

و همچنین است حدّ قذف چنانچه علاّمه ـ رحمه اللّه تعالی ـ در شرح خود نقل نموده و اگر قصاص باشد آن حقّ تسلیم نفس می کند به ولیّ دم و اگر [الف ـ ٣٥٠] عضو باشد نیز تسلیم می کند به صاحب حقّ که مجنی علیه است یا به ولی دم تسلیم نماید انفس خود را که قصاص بعض و قطع عضو واقع شود یا عفو نماید، و آنچه موافق حقّ باشد باید اطاعت کند. و اگر صاحب و ولی موجود نباشد عزم این معنی می کند که هرگاه به هم رسد تسلیم نماید حقّش را و پیروی معنی می کند اگر آن ذنب و گناه اضلال احدی باشد.

و لفظ «ذلک جزءاً» که در آخر متن واقع شده اشاره بر زاید بر ندم از مذکورات است، یعنی این توابع که تسلیم بدن و تسلیم عضو و ادای واجب و قضا و ایصال حقّ به صاحبش و عزم بر آن و غیر اینهاست جزء از توبه اوّل نیستند، بلکه واجب دیگرند /\*الف/۲٦٤/ خارج از

١. ن ، الف : ـ نمايد

توبه، پس ترک اینها مانع سقوط عقاب گناه اوّل به توبه نیست، بلکه این گناه دیگر است که توبه دیگر دارد، لیکن تحقّق این امور دلالت بر صدق ندامت میکند، و ترک اینها دلالت بر عدم صدق آن میکند.

## قال: و يجب الاعتذار على المغتاب مع بلوغه. ١

یعنی اگر ذنبی که متعلّق است به حقّ آدمی غیبت نمودن کسی باشد، پس لازم است معذرت خواستن از او اگر به او رسیده باشد این غیبت کردن از جهت آن که موجب غم و ضرر او شده و اگر به او نرسیده باشد این معنی، طلب حلّیت از او لازم نیست، چون به او المی و غمی نرسیده.

و در هر دو قسم توبه باید کرد و عزم بر عدم عودش هم باید داشت، از جهت آن که منع از غیبت نمودن واقع شده به این عبارت (أیجب أحدکم أن یأکل لحم أخیه میتاً ۲ و در این غیبت اگر صادق است غیبت می گویند آن را و اگر کاذب است بهتان خواهد بود.

# قال: و في ايجاب التّفصيل مع الذّكر اشكال. $^{"}$

رفته است قاضی قضاة به این که تائب اگر عالم است به ذنوب خود مفصّلاً باید به تفصیل توبه نماید، و اگر مجمل داند باید مجمل توبه نماید، و اگر مجمل داند به هر نحو که نماید، و اگر بعضی را مفصّل و بعضی را مجمل داند به هر نحو که

17

١. كشف المراد / ٤٢٢

۲. حجرات / ۱۲ نیز بنگرید بحارالانوار ج ۲۵۰/۷۵

٣. كشف المراد / ٤٢٢

مى داند توبه نمايد.

و مصنف رحمه [الله] در تفصیل حکم بر اشکال نموده و گفته مجملاً کافیست باعلم [ب - ٣٥٠] به تفصیل ذنب. و بعضی حمل نموده اند تفصیل را به غیبت، یعنی آنچه در غیبت گفته اگر سهو ننموده باشد آیا در حین عذر مفصلاً باید معذرت بخواهد یا نه؟

#### قال: و في وجوب التجديد اشكال. ٢

۸ ابوعلی گفته که هرگاه ذنبی که کسی توبه از آن نموده به خاطر رساند باید تجدید توبه نمود و الآعزم به ترک آن نخواهد بود. مصنف ـ رحمه الله ـ گفته وجوب تجدید اشکال دارد، از جهت آن که لازم نیست که اگر کسی تجدید توبه نکند عزم بر کردن آن ذنب داشته باشد.

و در شرح حاج محمود واقع است وجه اشكال به اين عبارت: «لو كان عليه تجديد التوبه لزم أن لايكون التوبة السّابقة صحيحة هكذا قيل و فيه نظر».

۱۲ ظاهر آن است که نظر در لزوم عدم صحّت کرده که اگر به جای آن العل می بود چشم از این نظر برداشته می شد.

## قال: و كذا المعلول مع العلّة. ٤

یعنی هرگاه کرد مکلّف علّت ذنبی را پیش از وجود معلول، آیا

۱. کذا در نسخهها

۲.

٣. ن ، الف : ـ به جاي آن

٢. كشف المراد / ٤٢٢

٤. كشف المراد / ٢٣٤

واجب است بر او ندامت بر این معلول، یا بر علّت، یا بر هر دو، مثل /\*ب/۲٦٤ آن که رامی هرگاه رمی کند پیش از اصابت.

بعضی گفته اند ندم بر اصابت لازم است، از جهت آن که قبیح است اصابت و اصابت در حین رمی حکم موجود دارد، پس بر اصابت همین نادم باید بود، لیکن ظاهر آن است که ندامت احدهما عین ندامت دیگری است.

و قاضى گفته كه ندامت بر رمى واقع است اوّلاً از جهت آن كه خودش قبيح است، و ثانياً از جهت آن كه مولد قبيح است كه اصابت باشد و چون اصابت نشده حين رمى پس ندامت ندارد پيش از وقوع آن.

و به این اشاره نموده مصنف ـ رحمه الله ـ که گفته: «و کذا المعلول» یعنی ندامت در معلول با علّت ایضاً اشکال دارد، از جهت آن که ندم بر علّت آیا لازم دارد ندم بر معلول را یا نه؟ و در بعضی شروح همین مذکور شده و تفصیل آن که پیش از وجود معلول آیا بر تائب واجب است ندامت یا نه؟ تا آخر مذکور نشده.

# قال: و وجوب سقوط العقاب بها. $^{\mathsf{T}}$

گفته است مصنّف ـ رحمه اللّه ـ مشكل است وجوب سقوط عقاب به توبه [الف ـ ٣٥١] بدان اين راكه مردم اتّفاق نموده اند بر سقوط عقاب به سبب توبه؛ قوم مرجئه "گفته اندكه سقوط عقاب به سبب توبه ٢٠

٢. كشف المراد / ٤٢٣

۱. ن: ـ این

۳. م: مرجيه

به تفضّل است نه از جهت وجوب.

و معتزله گفتهاند که بنا بر وجوب است به دو دلیل:

اوّل: آن که اگر واجب نبود اسقاط عقاب به سبب توبه خوب نبود تکلیف عاصی به طاعت و توبه و دوام ندامت، و شک نیست که تکلیف عاصی خوب است اجماعاً، پس سقوط عقاب به سبب توبه و اجب است. بیان شرطیّت آن است که تکلیف عاصی به امور خیر از جهت ثواب و نفع است و با وجود عقاب حاصل نمی شود ثواب پس البتّه بغیر توبه ساقط نمی کند عقاب را، و الّا باقی نمی ماند از برای عاصی طریقی در اسقاط عقاب و محال است اجتماع ثواب و عقاب؛ پس اگر توبه رفع عقاب نکند به عنوان لزوم پس تکلیف عاصی قبیح است.

۱۲ دلیل دویم: آن که کسی هر بدی کرده باشد به کسی دیگر لیکن اگر انواع معذرتها بخواهد و داند آن مظلوم از حال ظالم که ترک بدی کرده بالکلیّة، پس عُقلا مذمّت آن مظلوم میکنند اگر من بعد مذمّت آن ظالم /\*الف/۲٦٥/کند۳.

۱۲ و جواب از اوّل آن است که: ما قبول نداریم انحصار سقوط عقاب را در توبه از جهت آن که جایز است سقوطش به عفو یا به زیادتی ثواب باشد، و اگر تسلیم کنیم انحصار سقوط عقاب را در توبه عدم اجتماع استحقاقین را قبول نداریم، از جهت آن که عقاب فاسق نزد ما منقطع است، پس بعد از عقاب ثواب خواهد داشت.

۲. ن ، الف : ۱ گر

١. نسخهها: شرطيه

٣. م ، الف : كنند

وامّا جواب از ثانی: آن است که منع می کنیم که قبیح باشد مذمّت مظلوم بعد از قبول عذرش. و اگر تسلیم کنیم اقبح این معنی را فرق است میان شاهد و غایب، از جهت آن که در معذرت خواستن از مظلوم چون مشاهده [ب ـ ١٣٥] شود و معلوم گردد اسقاط ظلم ظالم در این صورت می شود که مذمّت ظالم بعد از اسقاط نمودن او بد باشد، امّا در عاصی که تائب شود قبول توبه او شاید جزم نباشد، یا آن که در حضور آن ظالم اگر بعد از معذرت بدی گوید آن مظلوم شاید قبیح باشد؛ و اگر مظلوم مذمّت کند غایبانه به نحوی که شرعاً غیبت نباشد بلکه جهت تنبیه او باشد شاید قبیح نباشد.

و مرجئه اکه رفع عقاب به سبب توبه تفضّلاً قائل بودند نه از جهت وجوب، دلیل در باب نفی وجوب آن گفته اند به دو وجه، وجه اوّل: آن که اگر واجب باشد سقوط عقاب پس یا از جهت وجوب قبول توبه است، یا از جهت کثرت ثواب توبه است؛ و هر دو باطل است.

امّا اوّل: از جهت آن که کسی که به کسی دیگر بدی کند به اقسام بدیها و اعظم آنها هم ۲ مثل قتلِ اولاد و نهب اموال بعد از آن معذرت بخواهد واجب نیست قبول عذر آن. و امّا ثانی از برای آن که بیان کردیم سابق که احباط عمل عاصی و ظالم به کثرت ثواب واجب نیست و باطل است.

٢. ن ، الف : ـ هم

۱. م: مرجيه

٣. نهب: غارت كردن

#### مسألة ثالثه عشر

#### در باقی مباحث متعلّق به توبه است

قال: و العقاب يسقط بها لابكثرة ثوابها، لانها قد تقع محبطة، و لولاه لايبقى الفرق بين التقديم و التأخير و الاختصاص، و لاتقبل فى الآخرة لانتفاء الشرط. \

اختلاف کردهاند مردم در این جا، بعضی گفتهاند که توبه مسقط عقاب است بالذّات، یعنی هرگاه موافق / \*ب / ۲۹۵ / شرایط و اوصاف معتبره توبه متحقّق شود مسقط عقاب است بدون اعتبار امر زایدی. و بعضی گفتهاند که توبه اسقاط عقاب می کند از جهت کثرت ثواب آن. و استدلال نموده مصنّف ـ رحمه اللّه ـ بر اوّل به چندین وجه:

۱۲ اوّل: آن که توبه احباط و اسقاط عقاب میکند در جایی که ثواب الف ـ ۳۵۲] متصوّر نیست، مثل توبه خارجی از زناکه باعث رفع عقاب او می شود فقط، و ثواب جهت آن توبه نیست.

ثانی: آن که اگر اسقاط عقاب در توبه به کثرت ثواب بود باقی نمی بود فرق میان تقدّم توبه بر معصیت و تأخّرش، بلکه اصل کثرت ثواب مقدّماً و مؤخّراً سبب میشد مثل غیر توبه از طاعات دیگر که مسقط عقابند به کثرت ثواب. و اگر صحیح می بود این معنی که توبه به کثرت ثواب باعث اسقاط عقاب می شود و در تقدّم و تأخّرش در این صورت فرق نبود پس تائب از معاصی هرگاه کافر شود یا فاسق البته

١. كشف المراد / ٤٢٤.

17

ساقط می شد از او عقاب، و کسی که توبه از جمیع معاصی می نمود و بعد از آن شرب خمر می کرد او را عقاب به کثرت ثواب بایست ساقط شود.

سیم: آن که اگر اسقاط عقاب به سبب ثواب توبه باشد مختص نمی شد توبه به بعض ذنوب دون بعضی، و نمی شد به اسقاط ذنوب از توبه توبه بعضی از ذنوب اولی از دیگری، از جهت آن که اعطاء ثواب اختصاص به بعضی ذنوب دون بعض ندارد به نحوی که وارد شده: «الحسنات یذهبن السّیئات» ۱

بعد از این مصنف ـ رحمه الله ـ جواب از حجّت مخالفین گفته، و تقریر حجّت ایشان این است که توبه اگر باعث اسقاط عقاب شود بالذّات اسقاط می کند در حال معاینهٔ امور عذاب و در دار آخرت به توبه "نیز اگر چه در دنیا توبه ننموده باشند.

جواب از آن این است که اثر می کند توبه در اسقاط هرگاه توبه موافق وجهش رو دهد و واقع شود و آن ندامت از فعل قبیح است به اعتبار قبحش در دار دنیا فقط، و در آخرت متحقق می شود الجاء یعنی ملجأ می شوند به ترک بدی اعمال و چشم از قبح امور پوشیده اند نمی تواند چشم گشود، مثل این جا بر قبحش به پس ندم از قبیح به سبب قبح و موافق وجهش متحقق / \*الف/٢٦٦/ نمی شود از جهت قول خدای ـ تعالی ـ که فرموده: ﴿من کان فی هذه اعمی فهو فی

۲. م ، الف : ـ عذاب

ع. ن ، الف : ـ و چشم از ... قبحش

١. بحارالانوارج ٣٩٩/١٥
 ٣. م ، الف : \_ به توبه

الاخرة اعمى و اضلّ سبيلاً الله [ب - ٣٥٢] و اين جا اعمى يعنى اعمايند از راه بهشت.

# مسألهٔ رابع عشر در عذاب قبر و میزان و صراط است

قال: و عذاب القبر واقع لامكانه و تواتر السّمع بوقوعه. ٢

یعنی عذاب قبر واقع است از جهت آن که ممکن است عقلاً و متواتر است دلایل سمعیّه بر وقوع آن. و علاّمه ـ رحمه الله ـ گفته که منقول است از ضرار که او انکار عذاب قبر می نمود و اجماع بر خلاف آن است.

و استدلال نموده مصنف ـ رحمه الله ـ بر امکانش عقلاً از جهت آن که استبعاد ندارد در تعجیل نمودن عقاب را در دار تکلیف که دنیاست بر وجهی که معذّب صاحب حیات و مکلّف باشد، مثل قطع ید سارق در دنیا که در قرآن وارد است: ﴿فاقطعوا أیدیها جزاءً بما کسبا﴾ ۳ و در قطّاع طریق واقع است: ﴿ذلک لهم خزی فی الدّنیا﴾ ۶ و قال ـ تعالی ـ : ﴿و نحن نتربّص بکم بکم أن تصیبکم الله بعذاب من عنده﴾ و حکایت نموده خدای ـ تعالی ـ در کتاب خود اهلاک جمعی را که کافر شده بودند. پس معلوم شد از این امور که عقاب در دنیا امر ممکنیست و خدا قدرت بر هر ممکنی دارد؛ و در حقّ قوم نوح واقع

٢. كشف المراد / ١٤٤

٤. مائده / ٣٣

۱. اسراء / ۷۲

٣. مائده / ٣٨

٥. توبه / ٥٢

شده ﴿أغرقوا فادخلوا ناراً﴾ اکه نار از جهت تعقیب است بدون مهلت. و اخبار نموده خدای ـ تعالی ـ به وقوع احیا در قبر در کلام خود که ﴿کیف تکفرون بالله و کنتم أمواتاً فأحیاکم ثم ییتکم ثم الیه ترجعون﴾ اکه ذکر رجوع بعد از دو احیا شده، و بتحقیق که این معنی مشعر است باز به حیات ثالثه؛ و فرمودهٔ خدای ـ تعالی ـ : ﴿قالوا ربّنا أمتّنا اثنتین و أحییتنا اثنتین فاعترفنا بذنوبنا﴾ پس ذکر نمودهاند جهت خود عباد دو موت را یکی در دنیا و دیگری را در قبر، و ذکر نمودهاند دو احیا را یکی را در دنیا و آخر را در قبر و ثالث را نگفته اند، از جهت آن که معلوم است و ظاهر است در این سخن گفتن مذکور که صاحب حیات معلوم است و غیر حی متکلم نمی شود [الف ـ ۳۵۳] به این کلام.

۱. نوح / ۲۵ . ۳. م ، الف : \_ را ع. ن : + که

العذاب (و عطف شده دراین آیه که عذاب قیامت است بر عذابی که عرض می شود نار صباح و مساء، پس البته مغایر هماند، و تحقق معطوف علیه البته در دنیا است، و این حکم نص است در این باب که عذاب قبل از روز قیامت می باشد. این است آنچه علامه ـ رحمه الله تعالی ـ نقل نموده در شرح خود.

و بعضی منع نموده اند سؤال قبر و عذاب میّت را قبل از حشر به سبب آن که میگویند ما گاهی ملاحظه میکنیم که آنچه نقل شده از سؤال میّت و نشستن در قبر رو نمی دهد، چنانچه گاه هست که در سینه او ارزن و مثل آن ریخته می شود و به حال خود باقی است، یا آن که آن میّت را می سوزاند و امثال آن رو می دهد و سؤال و مراتب مذکوره متحقّق نمی شود.

رواب گفته شده که شاید خدای ـ تعالی ـ حفظ ارزن نموده باشد و اجزاء اصلیّهٔ او در سوختن محفوظ شده باشد و سؤال از او بشود. و بعضی که به تجرّد نفس قائل نیستند گفته اند نفس ناطقه جسم لطیفیست ساری در بدن مفارق از او گشته و ممتاز شده ۲ ، چنانچه بعض متکلّمین به این رفته اند. پس شاید سؤال و عقاب از او بشود بعد از موت. این است آنچه در شرح حاج محمود ـ رحمه الله ـ واقع است [ب ـ ۳۵۳].

٢٠ قال: و ساير السمعيّات من الميزان و الصراط و الحساب و نظاير الكتب

11

17

۲.

### ممكنة دلّ السّمع على ثبوتها، فيجب التّصديق بها. ١

یعنی احوال قیامت از میزان و صراط و حساب و نظایر کتب /\*الف/۲۲۱/از امور ممکنه اند، و بتحقیق که اخبار کرده است خدای ـ تعالی ـ به وقوع اینها، پس واجب است تصدیق به اینها.

لیکن اختلاف نموده اند در کیفیّت میزان، شیوخ معتزله گفته اند که میزان حقیقهٔ همین میزان است و اعمال خیر و شرّ عباد در آن وزن می شود از جهت آن که در قرآن لفظ میزان واقع شده و اصل حقیقت است. و جماعتی از بصریین و آخرون از بغدادیّین گفته اند که میزان عدالت است و حقیقهٔ میزان نیست.

و امّا صراط، پس بعضی گفته اند که در آخرت دو طریق است، یکی: در جنّت که مهتدین از آن راه به بهشت داخل می شوند، و دیگری: در نار جهت دخول اهل نار است. و بعضی گفته اند طریق واحد است در فوق جهنّم، تکلیف کرده می شوند جمیع ناس مرور بر آن را، و می باشد این صراط باریکتر از مو و تندتر از شمشیر، پس اهل جنّت می گذرند بر بالای آن بدون خوف و غم و کفّار مرور می کنند از آن جا با عقوبت و خوف. پس هرگاه واحد از اهل نار می رسد بر محلّ خود در نار ساقط می شود در جهنّم.

قال: و السّمع دلّ على انّ الجنّة و النّار مخلوقتان الآن و المعارضات متأوّلة. ٢

١. كشف المراد / ٤٢٥. م: دالٌ السمع

٢. كشف المراد / ٤٤٦

17

اختلاف نموده اند ناس در این که جنّت و نار آیا مخلوقند الحال یا نه؟ پس جماعتی به مذهب اوّل رفته اند، و آن قول ابوعلی است و در شرح حاج محمود واقع است: «ثمّ اعلم أنّ اصحابنا الامامیّة و الاشاعره و الجبائی من قدماء المعتزلة و ابی الحسین من متأخّریهم اتفقوا علی أنّ الجنّة و النّار مخلوقتان الآن»، تمّ کلامه. و ابوهاشم و قاضی گفته اند که مخلوق نیستند الآن.

و اوّلون که قائل به وجود جنّت شده اند استدلال نموده اند به قول [الف \_ 802] خدای \_ تعالی \_ که در حقّ جنّت فرمود: ﴿اعدّت للمتّقین﴾ و در حقّ نار: ﴿اعدّت للکافرین﴾ و ﴿یا آدم اسکن انت و زوجک الجنة﴾ و به نصّ ﴿عندها جنّة المأوی﴾ و موافق حدیث حضرت رسالت \_صلی الله علیه و آله \_ که فرموده: الدّرجة السّفلی من الجنّة فوق السّماء السّابعة» که ظاهر می شود که بالای سمای عسابعه جنّت مخلوق شده و امثال این که دلالت می کند که مخلوق است جنّت الحال در سماء.

و ابوهاشم استدلال بر نفی آن الحال نموده به قول خدای ـ تعالی ـ که فرموده: ﴿کلّ شیء هالک الّا وجهه﴾ ٥ پس جنّت اگر مخلوق باشد واجب است هلاکش، و هلاکش باطل است از قول خدای ـ تعالی ـ که فرموده ﴿اکلها دائم﴾ ٦ پس باید دایم باشد و هلاک نشود. لیکن بعد از وجودش باید عدم [و] هلاک باشد، نه الحال تا موافقت اکل دایم به

١٠ آل عمران / ١٣١
 ٢٠ بقره / ٣٥
 ٣٠ نجم / ١٥
 ٥٠ قصص / ٨٨

هم رسد. <sup>ا</sup>

و جواب از این کلام که او استدلال نموده آن است که دوام اکل اشاره بر دوام نوع مأکول است، یعنی نوع مأکول آن دایم است و افراد آن متجدد می شوند و هر چند فانی می شوند به اکل اهل جنّت، لیکن خدای ـ تعالی ـ مثل آن مخلوق می نماید؛ یا آن که معنی ﴿کلّ شیء هالک﴾ آن باشد که غیر ذات خدای ـ تعالی ـ چون در مرتبه امکانند و به وجوب وجود ندارند گویا هالکند. و ابن عبّاس نیز گفته در تفسیر خودش «کلّ حیّ میّت» آپس همه در مرتبه عدمند یعنی ضعیف لوجودند یا آن که هلاک به معنی خروج از انتفاع باشد، پس با فنای مکلّفین در نفخ صور جنّت از حدّ انتفاع بیرون است و هالک است.

و أيضاً نافين وجود جنّت الحال استدلال نموده اند به قول خداى عالى ـ كه ﴿ و جنّة عرضها السّموٰت و الأرض ٣كه بايد جنّت در ٢٠ عرض سماوات و ارض مخلوق باشد، و تا سماوات و ارض هستند در آن عرض چيز ديگر نمي تواند مخلوق شود و تداخل محال است، پس بايد الحال موجود نباشد.

جواب این است که اگر خارج از سماوات و ارض مخلوق شود ۱۹ موافق حدیث فوق که حضرت ـ صلی الله علیه و آله ـ فرموده:

١. م ، الف : \_ ليكن بعد ... هم رسد.

«الدّرجة السّفلى من الجنّة فوق السّماء السّابعة»، پس باید در تحت سماوات و ارض [ب ـ ٣٥٤] مخلوق نشده باشد. نه آن که مخلوق نشده باشد؛ و مراد از آیه که در باب عرض جنّت واقع شده آن است که عرض جنّت در مساحت موافق عرض سماوات و ارض است، نه آن که عرض آن بعینه عرض سماوات و ارض باشد.

#### مسألة خامسه عشر در ايمان و احكام آن است

قال: و الايمان التّصديق بالقلب و اللّسان، و لا يكفى الاوّل لقوله تعالى ﴿ وَ اسْتِيقَنَتُهَا أَنفُسُهُم ﴾ ٢ و نحوه، و لاالثّانى لقوله تعالى: ﴿ قل لم تؤمنوا لكن قولوا اسلمنا ٣ ﴾ ٤.

۱۲ بدان این را که اختلاف نموده اند ناس /\*الف/۲٦۸/ در ایمان بر وجوه کثیره که این جا موضع ذکر آن نیست، و آنچه اختیار نموده مصنف ـ رحمه الله ـ این است که ایمان عبارت است از تصدیق به قلب و لسان با هم، و کافی نیست احدهما.

امّا تصدیق قلبی کافی نیست از جهت قول خدای ـ تعالی که فرموده: ﴿و جحدوا بها و استیقنتها انفسهم ﴾ و قول خدای ـ تعالی ـ ﴿فلّها جاءهم ما عرفوا کفروا به ﴾ <sup>٥</sup> پس اثبات نموده خدای ـ تعالی ـ : در این هر دو کلام از برای ایشان معرفت و کفر را چون قلباً عارف بو دند و لساناً

17

١. ن ، الف : \_ نه آن كه مخلوق نشده باشد

۳. نمل / ۱۶

۲. نمل / ۱۶

٥. بقره / ٨٩

٤. كشف المراد / ٢٦٦

عارف نبودند.

وامّا تصدیق لسانی پس آن کافی نیست أیضاً از برای قول خدای ـ تعالی ـ که فرموده: ﴿قالت الاعراب آمنّا قلل لم تؤمنوا و لکن قولوا أسلمنا﴾ او شکّ نیست که این جمع از اعراب تصدیق لسانی داشتند.

قال: و الكفر عدم الايمان امّا مع الضّد او بدونه، و الفسق الخروج عن طاعة الله ـ تعالى ـ مع الايمان به، و النّفاق اظهار الايمان و اخفاء الكفر. ٢

کفر در لغت پوشانیدن است، و در عرف شرعی عدم ایمان است امّا با وجود ضدّ، به این معنی که آن کس اعتقاد فاسد بودن آنچه شرط در ایمان است داشته باشد یا بدون ضدّ، مثل آن که در شکّ و خالی از اعتقاد صحیح و باطل باشد.

و فسق در لغت به معنى خروج است مطلقاً، و در شرع عبارت از ١٢ خروج از طاعت الله است در آنچه غير كفر باشد. و نفاق در لغت اظهار خلاف ما في [الف ـ ٣٥٥] الضّمير و باطن است، و در شرع اظهار ايمان است و اخفاى كفر.

#### قال: و الفاسق مؤمن لوجود حدّه فيه.

اختلاف نموده اند ناس در باب فاسق، معتزله گفته اند که فاسق نه مؤمن است و نه کافر در بین هر دو است. و حسن بصری گفته است که منافق است. و خوارج گفته اند که کافرِ نعمت است. و خوارج گفته اند که

كافر است.

وحق آن است که مصنف ـ رحمه الله ـ گفته که مؤمن است، و این است مذهب امامیّه و مرجئه او اصحاب حدیث و جماعت اشعریّه. و دلیل بر این آن است که تعریف مؤمن که مصدّق به قلب و لسان در جمیع ما جاء به النّبی ـ صلّی الله علیه و آله ـ باشد بر او صادق است، \\*ب/۲۲۸/ پس فاسق مؤمن است.

#### مسألة سادس عشر در امر معروف و نهي منكر است

قال: و الامر بالمعروف الواجب واجب، و كذا النّهى عن المنكر، و بالمندوب مندوب سمعاً، و اللّ لزم خلاف الواقع أو الاخلال بحكمة الله تعالى. ٢

امر به معروف قولیست که دالّ باشد بر حمل بر طاعت یا نفس حمل بر طاعت است یا اراده وقوع طاعت است از شخص مأمور به لسان و ید و قلب. و نهی از منکر منع فعل معاصیست به ید یا قول مقتضی این منع است با کراهت وقوع معاصیست قلباً. و اجماع است نزد علما بر وجوب این هر دو به ید و لسان و قلب، و خواهش امر معروف و انکار قلبی در منکر واجب است مطلقاً به خلاف اوّلین که ید و لسان باشد ـ مشروط است بر قدرت و سایر شروط آینده.

و اگر محتاج به جِراح " باشد سيّد مرتضى ـ رحمه اللّه ـ بدون اذن

۲.

٢. كشف المراد / ٤٢٧: و المذوت مندوب

۱. م: مرجيه

۳. جراح: اَسيب رسانيدن

امام تجویز نموده، و باقی علما به اذن امام گفتهاند، و شیخ در تبیان ا قول سیّد را اختیار نموده ، چنانچه در تحریر ذکر این معنی شده.

و آیا واجب است امر معروف و نهی از منکر سمعاً یا عقلاً، اختلاف شده در این؛ پس رفته اند قومی که این هر دو واجب است سمعاً از جهت قرآن و حدیث و اجماع. و جمعی رفته اند به وجوب [ب ـ ٣٥٥] این هر دو عقلاً.

و مصنف ـ رحمه الله ـ منع وجوب عقلی آن نموده از جهت آن که اگر عقلی بود پس بر هر که ذی عقل واجب بود این امر و نهی به این انحاء ثلاثه و بر خدای ـ تعالی ـ نیز واجب بود به سبب علم، پس البته خدای ـ تعالی ـ حمل مکلفین را بر معروف و منع منکرین را از منکر می نمود، و آنچه ثمرهٔ امر به معروف و نهی از منکر بود محقق می شد با وجود آن که نیست تحققش، پس واجب عقلی نیست؛ و الا خدای ـ تعالی ـ مخل در امر به واجب و تارک آن می شود، و آین از حکمت الهی محال است.

و دلیل سمعی آن قول خدای ـ تعالی ـ است: ﴿ و ان طائفتان من المؤمنین اقتتلوا فاصلحوا بینها فان بغت احدیها علی الأخری فقاتلوا الّی تبغی حقی تنیء الی أمر الله ﴾ ۲که امر به اصلاح و ازاله منکر شده که بغی است، و ظاهر امر وجوب است، و هرگاه امر در این جا که اصلاح بینهما است شده / \*الف/۲۲۲/ در باقی بلافصل به اجماع ثابت است.

و در شرح حاج محمود بیان اجماع شده و نیز قول خدای ـ تعالی ۲۰

١. التبيان ج ٢ / ٥٤٩ ، ٥٦٦ ذيل آل عمران / ١٠٤ ، ١١٤

۲. حجرات / ۹

- وارد است: ﴿ولتكن منكم امّة يدعون الى الخير و يأمرون بالمعروف و ينهون عن المنكر﴾ و قول حضرت رسالت ـ صلى اللّه عليه و آله ـ: «لتأمرون بالمعروف و لتنهون عن المنكر أو ليسلّطنّ اللّه شراركم على خياركم، فيدعوا خياركم فلايستجاب لهم» ٢، چنانچه امر در آيه سابقه كه ﴿فاصلحوا﴾ بود دلالت بر وجوب دارد، و بر ترك هر دو تواعد شده در اين حديث كه دالّ است بر وجود، امّا بعضى علما واجب كفايي گفته اند اين هر دو را، و به اين اشاره شده در قواعد ٣ و صريحاً در ارشاد ٤ و شيخ در نهاية ٥ واجب عيني دانسته، هر دو را و محقّق ـ رحمه اللّه ـ در شرايع ٦ گفته اشبه آن است كه واجب عينيند.

قال: و شرطهما علم فاعلهما بالوجه و تجویز التأثیر و انتفاء المفسدة ۷ یعنی شرایط امر به معروف و نهی از منکر سه تا است:

اوّل: آن که آمر علم به وجه معروف، و ناهی علم به وجه منکر داشته باشد، یعنی داند که معروف معروف است و منکر منکر است، و الّا امر به معروف [الف \_ ٣٥٦] و نهی از منکر از او ممکن است که موافق حقّ به عمل نیاید، بلکه نهی از معروف و امر به منکر نماید. و بعضی و جه را بر وجه دیگر بیان صریحاً نموده اند و آن این است که باید آمر

17

۱. آل عمران / ۱۰۶

۲. فروع الكافى ج ٥ / ٥٦ ح ٣ و بحار الانوار ج ١٠٠ / ٩٣ با اختلاف اندك

٣. قواعد الاحكام ج ١ / ١١٨

٤. ارشاد الاذهان ج ١ / ٣٥٢

٦. شرايع الاسلام ج ١ / ٢٥٨

٥. النهاية / ٢٩٩٧. كشف المراد / ٢٨ ٤

بداند که مأمور به واجب عقلیست یا شرعی یا هر دو، و واجب واجب معین است یا مخیر، و مضیق است آن یا موسّع، و واجب عینیست یا کفانی، و همچنین در نهی منکر و امر و نهی مندوب را نیز بداند تا آن که بر وجه معتبر واقع شود.

ثانی از اشرایط مذکورهٔ متن: تجویز تأثیر است، و اگر داند که امر به معروف و نهی از منکر مفید نیست واجب نخواهد بود.

ثالث: انتفاء مفسده است، پس اگر داند یا مظنون او باشد مفسده بر او یا بین صورت او باشد مفسده بر او یا بین صورت ساقط است و جوب این هر دو از جهت دفع ضرر.

و حاج محمود این مراتب را در شرح خود ایراد نموده.

و واجب آن است که متوجه تجسّس در امر به معروف و نهی از منکر نشود به قول خدای ـ تعالی ـ که فرموده: ﴿ و لاتجسّسوا ﴾ ۲، ﴿ و ان الذين يحبّون أن تشيع الفاحشة ﴾ ٤ الآية، که اين هر دو آيه دلالت بر حرمت سعى در اظهار فاحشه مى کند، و امّا حديث و سنت پس قول آن حضرت است ـ صلّى الله عليه و آله ـ «من ابتلى بشىء من هذه القاذورات فليسترها بستر الله » و ايضاً سيرت آن حضرت ـ صلّى الله عليه و آله عليه و آله ـ چنين بوده.

تمّ الكلام بخير المرام ان شاء الله تعالى ٦. [ب - ٣٥٦] / \*الف / ٢٧٠/

۱. ن: \_ از ۲. حجرات / ۱۲

٣. /\*ب/٢٦٩/ ٤. نور / ١٩

٥. ر.ك : المعجم المفهرس لالفاظ الحديث النبوى ج ٥ / ٣٣٠ به نقل از موطأ

٦. تصحیح این کتاب شریف در شب شریف عید فطر سال ۱۴۱۸ هجری قمری انجام پذیرفت.

## فهرستها:

- فهرست تفصیلی
  - آيات
  - احادیث
  - اعلام و فرق
- كتابها و رسالهها
- فهرست موضوعی
   و اصطلاحات اصلی
  - فهرست تطبيقي
    - شروح تجريد
    - منابع تحقيق

# فهرست تفصيلي

| ٣  | ديباجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١١ | ■ مقصد اوّل در امور عامّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١٢ | ● فصل اول در وجود و عدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۳ | اشاره به بخشهای کتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٤ | تعریف وجود و عدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٥ | تعریف لفظی وجود و عدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٦ | بداهت وجود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٦ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۷ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 44 | 4.60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 74 | ادله اشتراک معنوی وجود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 72 | بطلان اشتراک لفظی وجود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 40 | سألهٔ ثالثه: در این است که وجود زاید بر ماهیات است ۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲٥ | دليل اول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲٧ | دليل دوم دليل دوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 49 | دلیل سوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 49 | دليل چهارم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳. | γ· ‡0.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۳. | Personal Property of the Prope |
| ۳۱ | دلیل هفتمدلیل هفتم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 41 | جواب مخالفین ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| 44   | سألهٔ رابعه: در انقسام وجود است به ذهنی و خارجی                       |
|------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٣٦   | سألهٔ خامسه: در آن که وجود به غیر حصول عینی معنی دیگر ندارد           |
| ٣٦   | سألهٔ سادسه: در این که وجود را تزاید و اشتداد نیست                    |
| ٣٧   | ابطال رأى مخالفين                                                     |
| ٤١   | سألهٔ سابعه : در آن که وجود خیر و عدم شرّ است                         |
| ٤١   | سألهٔ ثامنه: در این است که وجود ضدّی برای آن نیست                     |
| ٤٢   | سألهٔ تاسعه: در این است که مثل از برای وجود نیست                      |
| ۲3   | تعریف مثلان                                                           |
| ، با | سألهٔ عاشره : در این است که وجود مخالف غیرش است از معقولات، و منافاتی |
| ٤٤   | ىعقولات ديگر ندارد                                                    |
| ٤٦   | سألهٔ حادیة عشر: در تلازم شیئیت است و وجود                            |
| ٤٦   | اشاره به نظر معتزله                                                   |
| ٤٧   | بطلان نظر معتزله                                                      |
| ٤٧   | دليل اول                                                              |
| ٤٩   | دليل دوم                                                              |
| ٥٠   | نفي ادلهٔ معتزله                                                      |
| ٥٣   | مسألهٔ دوازدهم : در نفی حال است                                       |
| ٥٤   | نفی احتجاج مثبتین حال                                                 |
| ٥٧   | نفی عذر مثبتین حال                                                    |
| ٥٨   | مسألهٔ سیزدهم: در تفریع بر قول به ثبوت معدومات و احوال است            |
| ٥٩   | متفرعات ثبوت معدومات                                                  |
| 77   | متفرعات قول به ثبوت حال                                               |
| 74   | مسأله چهاردهم: در وجود مطلق و وجود خاص است                            |
| 70   | مسألهٔ خامسه عشر : در این است که عدم ملکه محتاج است به موضوع          |
| 77   | مسألهٔ شانزدهم: در این است که وجود بسیط است                           |
| ۱۸   | مسألهٔ هفدهم: در مقولیّت وجود است بر ما تحتش از جزئیّات               |
| 19   | مسأله هجدهم: در شیئیت است                                             |

| ٧٠           | سألهٔ نوزدهم: در تمایز اعدام است                                                          |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٢           | سألهٔ بيستم: در اين است كه عدم اخص اعم است از عدم اعم                                     |
| ٧٣           | سألهٔ حادیة وعشرون: در قسمت وجود و عدم است به احتیاج و غنی                                |
| ٧٣           | سألهٔ بیست و دویم : در وجوب و امکان و امتناع است                                          |
| ۷٥           | سألهٔ بیست و سیم: در این است که این قضایای ثلاثه ممکن نیست تعریفشان                       |
| ۷٥           | سألهٔ رابع و عشرون : در قسمت به این ثلاثه است                                             |
| 77           | وجوب، امتناع و امکان بالذات                                                               |
| 77           | وجوب، امتناع و امکان بالغیر                                                               |
| ٧٧           | مسأله بیست و پنجم: در اقسام ضرورت و امکان است                                             |
| ٧٨           | اقسام امکان، عام، خاص و استقبالي علم، خاص و استقبالي                                      |
| ۸.           | مسأله بیست وششم : در این است که وجوب و امکان وامتناع نیستند ثابت در اعیان                 |
| ۸۰           | اعتباریت مواد ثلاث                                                                        |
| ۸١           | ادلهٔ مشترک اعتباریت مواد ثلاث ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                      |
| ۸۱           | عدم ثبوت وجوب در خارج                                                                     |
| ۸۱           | عدم ثبه ت امتناع در خارج                                                                  |
| ۸۲           | عدم ثمه ت امکان خاص در خارج                                                               |
| ۸۲           | عدم ثمرت امکان استعدادی                                                                   |
| ۸٤ .         | مسألهٔ سابع و عشرون : در وجوب و امکان و امتناع مطلق ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| ,,,          | احتماع بالذات و بالغبر در مواد ثلاث                                                       |
| ٨٥           | استحاله تحقق ممكن بالغبر                                                                  |
| ٨٥           | مسألهٔ ثامن و عشرون : در عروض امکان است از برای ماهیت تعمیرون : در عروض امکان است         |
| ٨٧           | مسألهٔ بیست و نهم: در علّت احتیاج به مؤثر است ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰       |
| / <b>\</b> \ | ما تراج احرار است می در                               |
| , , ,        | ادارین جرم شری احتیاج ممکن به علت ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                   |
|              | م ألف ام در ابن است كه ممكن محتاج است به مؤتر ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                          |
| •            | مساله سی و یکم: در وجوب ممکن است که مستفاداز فاعل می شود                                  |
| ۸۹ .         | ······································                                                    |

| ۹.  | بطلان اولویت ذاتیه                                           |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| 9 Y | مسألهٔ سی و دویم : در امکان استعدادی است                     |
| 98  | مسألهٔ سی و سیم : در قدم و حدوث است                          |
| 98  | اقسام سبق و تقدم                                             |
| 90  | تقدم ذاتی در نزد متکلمان                                     |
| 97  | مسألهٔ رابع و ثلاثون : در این است که تقدّم مقول به تشکیک است |
| ٩٧  | اشتراک لفظی در اقسام تقدم                                    |
| ٩٧  | اشتراک معنوی در اقسام تقدم                                   |
| ٩٧  | انواع تشکیک                                                  |
| 99  | شناخت حدوث و قدم حقیقی و مجازی قدم حقیقی و مجازی             |
| ١   | حدوث و قدم زمان                                              |
| ١٠١ | شناخت حدوث ذاتي                                              |
| ١٠٢ | اعتباری بودن قدم و حدوث                                      |
| ۱۰٤ |                                                              |
| ۱۰٤ | خاصیت اول: مانعة الجمع بودن وجوب ذاتی و بالغیر               |
| ١٠٥ | خاصیت دوم: عدم ترکّب واجب بالذات                             |
| ١٠٦ | خاصیت سوم: واجب بالذات جزء چیزی نیست                         |
| ١٠٦ |                                                              |
| ١٠٦ | بحث اول: وجودخاص واجب بالذات نفس حقيقت ذات اوست              |
| ١٠٧ | عدم زیادت وجود واجب بر ذات او                                |
| 118 | بحث دوم: وجودمطلق ازامور عينيه نيست بلكه ازمحمولات عقليه است |
| ١١٦ | وجود معقول ثانی است                                          |
| ۱۱۸ | عدم معقول ثاني است                                           |
|     | مواد ثلاث، ماهیت، کلیت و جزئیت، ذاتیت و عرفیت، و جنس و فصل   |
| 119 | و نوع معقول ثانیند                                           |
| 119 | مسألهٔ سی و هفتم: در تصوّر عدم است                           |
| 119 |                                                              |
|     |                                                              |

| 17  | امكان تصور عدم عالم و عدم خود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 171 | تقسیم موجود به ثابت در ذهن و غیر ثابت در آن۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 171 | نظریه تطابق در صدق نظریه تطابق در صدق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 171 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۲٤ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 170 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۲۸ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۲۸ | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 179 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 179 | در چگونگی حمل شیء و خودش ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۱۳۰ | قاعده فرعیت قاعده فرعیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۳۱ | قاعده فرعیت در قضایای سالبه برین در قضایای سالبه برین در قضایای سالبه برین تناسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۳۲ | حمل و وضع از معقولات ثانیه اند٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 124 | مسألهٔ سی و نهم: در انقسام موجود است بالذّات و بالعرض ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٣٤ | مسألهٔ چهلم: در این است که معدوم عود نمیکند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 371 | 1111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٣٥ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 140 | 11.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 140 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 141 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 140 | دا ا مشتر اعادهٔ معلوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 140 | مسأله جها . ه يكم: در قسمت موجود است به واجب و ممكن ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 47  | . أله حمل محمد در بحث إذ إمكان است ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤٠  | نه مه تن و حود امکان در خارج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤١  | مسألهٔ حمل و سيم: دراين است كه حكم به حاجتِ ممكن به موتر صروري است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٤  | شبههٔ اول در عدم احتیاج ممکن به مؤثر میناند در عدم احتیاج ممکن به مؤثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 23  | شبهه اول در عدم المستقل المستق المستقل المستقل المستقل المستقل المستقل المستقل المستقل المستقل |
|     | mass cet a second of the cet and the cet a |

| 188   | شبههٔ سوم                                                    |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| 127   | نظری به رأی شارحان در این مقام                               |
| 1 2 9 | شبههٔ چهارم                                                  |
| 129   | مسألهٔ چهل و چهارم: در این که ممکن باقی محتاج است به مؤثّر   |
| ١٥٠   | كيفيت تأثير مؤثر پس از ايجاد                                 |
| 101   | مسأله چهل و پنجم: در نفی قدیم غیرواجب الوجود است             |
| 104   | مسأله چهل و ششم: در عدم وجوب مادهومدّت ازبرای حادث است       |
| ١٥٣   | بیان قاعدهٔ هر حادثی مسبوق به ماده است                       |
| 100   | مسألهٔ چهل و هفتم: در این است که قدیم را عدم جایز نیست       |
|       |                                                              |
| 701   | ● فصل ثانی: در بیان ماهیّت و لواحق آن است، مثل وحدت و کثرت . |
| 104   | مسألهٔ اول                                                   |
| ۱٥٨   | چگونگی سلب در ماهیت                                          |
| 109   | مسألهٔ ثانیه: در اقسام کلّی است                              |
| ٠٢،   | کلی طبیعی                                                    |
| 171   | کلی منطقی و عقلی                                             |
| 171   | مسألهٔ ثالثه: در انقسام ماهیّت است به بسیط و مرکّب           |
| 171   | بساطت و ترکیب از معقولات ثانیهاند                            |
| 171   | كيفيت احتياج در بسيط                                         |
| 174   | نسبت بین بسیط حقیقی و اضافی و مرکب حقیقی و اضافی             |
| 170   | مرکب و چگونگی جزء در آن                                      |
| 177   | جزء و خواص آن                                                |
| 177   | مسألهٔ رابعه: در احکام جزء است                               |
| ۱٦٨   | تمايز اجزاء ماهيت                                            |
| ۸۲۱   | چگونگی تسرّی حکم جزء برکل                                    |
| ۱۷۱   | معرفت اجزای متداخله و متباینه                                |
| 11/5  | چگونگی اعتبار اجزای ماهیت در آن به نحو بشرط و لایشرط         |

| ۱۷٤   | هر چه جنس ندارد فصل هم ندارد                                  |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| 1 1 0 | واحد بودن فاعل جنس                                            |
| 1 1 0 | نسبت جنس و فصل با مادّه و صورت                                |
| ۱۷۸   | فصل تامٌ و غير تامٌ                                           |
| 1 / 9 | معرفت مرکب عقلی و اعتبار جنس و فصل در آن                      |
| ۱۸۱   | نقل عبارت شیخ در کلیات خمس                                    |
| ۱۸۱   | کلام ملا محمود نیریزی در حصر کلیات خمس                        |
| ۱۸٤   | وجوب تناهی اعتبار جنس و فصل در مرکب عقلی                      |
| ۱۸٥   | معرفت جنس طبیعی، عقلی و منطقی                                 |
| ۲۸۱   | معرفت جنس عالی، سافل و متوسط                                  |
| ۲۸۱   | معرفت جنس مفرد                                                |
| ۱۸۷   | اعتبار یک امر به عنوان جنس و فصل به دو اعتبار                 |
| ۱۸۷   | جنس، جنس فصل نیست                                             |
| ۱۸۸   | اعمیّت جنس از نوع و تساوی فصل با نوع                          |
| ۱۸۸   | سألهٔ خامسه: در تشخّص است                                     |
| ۱۸۸   | اعتباری بودن تشخص                                             |
| ۱۸۹   | علت تشخص                                                      |
| ١٩٠   | فرق تمایز و تشخص                                              |
| 191   | بیان نسبت عموم و خصوص من وجه بین تمایز و تشخص .٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠     |
| 197   | سأله ششم : در بحث از وحدت وكثرت است                           |
| 194   | عدم واحد بودن، وحدت و وجود                                    |
| 194   | تلازم وحدت با وجود                                            |
| 198   | سألهٔ هفتم: در این است که وحدت غنی است از تعریف در این است که |
| 198   | اعرفیت وحدت در نزد عقل و کثرت در نزد خیال                     |
| 190   | سأله هشتم: در این که وحدت نیست ثابت در اعیان                  |
| 197   | سأله نهم : در تقابل میان وحدت و کثرت است                      |
| 197   | عدم تقابل ذاتهی وحدت و کثرت                                   |

| 144          | مسألهٔ دهم : در اقسام وحدت است                |
|--------------|-----------------------------------------------|
| ۱۹۸          | فرق عرضی و عارض                               |
| 199          | نقل کلام شراح در شرح کلام خواجه و تضارب آنها  |
| ۲۰٥          | وحدت مقول به تشکیک در افراد خود است           |
| 7.7          | اقسام وحدت                                    |
| ۲.۷          | عدم جواز اتحاد دو چیز                         |
| ۲•٧          | وحدت عدد نیست                                 |
| ۲۰۸          | واحد عدد نیست                                 |
| ۲۰۸          | عدم وجود اعداد در خارج                        |
| ۲۱.          | عروض وحدت بر خود و مقابلش                     |
| <b>۲۱۱</b>   | مسألهٔ حادی عشر: دربحث از تقابل است           |
| 717          | اقسام تقابل                                   |
| 317          | جنس اقسام تقابل                               |
| 710          | عروض تقابل بر اقسامش به تشکیک                 |
| 717          | احكام تقابل تناقض و شرايط آن                  |
| <b>۲</b> ۱ ۷ | اقسام قضیه به حسب موضوع                       |
| 717          | اعتبار شرط نهم در تناقض بین قضایای محصوره     |
| 717          | اعتبار شرط دهم در تناقض بین قضایای موجهات     |
| ۲۲.          | احكام تقابل عدم و ملكه                        |
| ۲۲.          | قضایای موجبه و محصله                          |
| 177          | احكام تقابل تضاد                              |
| 177          | استلزام اعتبار یکی از دو طرف ضدّ در یک موضوعو |
| 177          | عدم اعتبار دو ضد بر امر واحد                  |
| 777          | عدم اعتبار ضد در اجناس                        |
| 774          | وجوب اعتبار وحدت جنس در دو نوع تضاد           |
| 377          | اشكال و جواب                                  |

| 777         | » فصل ثالث: در علت و معلول است                                                 |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| **          | سألهٔ اوّل: در تعریف علّت و معلول است                                          |
| ***         | سألهٔ ثانیه : در اقسام علل است                                                 |
| **          | سألهٔ ثالثه: در احكام علّت فاعليّه است                                         |
| 779         | عدم اعتبار تأثير فاعل، مقارن عدم معلول مطلقاً                                  |
| 779         | وجوب اعتبار علت با معلول بر خلاف معدّ                                          |
| 74.         | اعتبار وحدت معلول با وحدت علت                                                  |
| 741         | تحقیق نقضی شارح در مقام                                                        |
| 777         | كيفيت كثرت معلولها با وحدت علت فاعلى                                           |
| 747         | نقل کلام ابن سینا نقل کلام ابن سینا                                            |
| 137         | نقل كلام ميرداماد                                                              |
| 737         | تحلیل نقضی مؤلف در مقام                                                        |
| 729         | نقد رأی عضدی                                                                   |
| ۲0.         | وحدت معلول نشانگر وحدت علت است                                                 |
| ۲0٠         | معلول واحدِ بالنوع، خود واحد بالنوع است                                        |
| 701         | اعتبار تقابل تضایف بین علت و معلول و معقول ثانی بودن آنها                      |
| 707         | اجتماع علّیت و معلولیت در یک شیء ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰         |
| <b>707</b>  | مسألهٔ رابعه: در ابطال تسلسل است                                               |
| 704         | برهان اول: وسط و طرف                                                           |
| 307         | برهان دوم: تطبیق                                                               |
| 700         | برهان سوم برهان تطبیق، تقریر دوم                                               |
| <b>70</b> V | گفتار حاج محمود در مقامگفتار حاج محمود در مقام                                 |
| 709         | گفتار شده حدیگ در ذیل متن وارد                                                 |
| 777         | بهان چهارم                                                                     |
| ' ' .       | مسألهٔ خامسه: در متابعت معلول مر علت راست در عدم و وجود ········               |
| 111.        | مسألهٔ سادسه: در این است که قابل فاعل نیست                                     |
| 777         | مسألهٔ هفتم : در نسبت علیّت است به مفعول ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
|             |                                                                                |

|              | سألهٔ هشتم : در این است که مصاحب علّت، علّت نیست و مصاحب معلول   |
|--------------|------------------------------------------------------------------|
| 777          | يز معلول نيست                                                    |
| 779          | سألهٔ تاسعه: در ایناست که عناصر علل ذاتی بعضی از برای بعض نیستند |
| 779          | بيان ادلهٔ پنجگانه                                               |
| ۲۷.          | سألهٔ عاشره : در كيفيّت صدور افعال است از ما                     |
| <b>TV1</b>   | مراتب صدور فعلمراتب صدور فعل                                     |
| <b>1 Y Y</b> | در چگونگی تعلق اراده به حرکت در مسافت                            |
| 277          | سألهٔ یازدهم: در قوای جسمانیه است که مؤثر است به مشارکت وضع      |
| 377          | سألهٔ دوازدهم: در تناهی قوای جسمانیّه است                        |
| 770          | در بیان اقسام قوت                                                |
| 777          | دلیل تناهی تأثیر قوای جسمانی قسری                                |
| <b>7VV</b>   | اشكالا                                                           |
| <b>۲</b> ۷۸  | جواب                                                             |
| ۲۸.          | دلیل تناهی تأثیر قوای جسمانی طبیعی                               |
| 441          | سألهٔ سیزدهم: در علّت مادّیه است                                 |
| 444          | سألهٔ چهاردهم: در علّت صوریّه است                                |
| 274          | سألهٔ پانزدهم: در علّت غائيه است                                 |
| 3.77         | اعتبار غایت در فاعل بالاراده و بالقصد                            |
| 3.77         | تقسیم غایت به حسب قوههای مختلف                                   |
| 710          | فعل عبث و باطل                                                   |
| 777          | فعل جزاف و عادت                                                  |
| 777          | اثبات غایت در حرکتهای اتفاقی                                     |
| <b>7</b>     | سألهٔ شانزدهم: در اقسام علّت است                                 |
| <b>7</b>     | علت بسیط و مرکب در علل چهارگانه                                  |
| <b>Y</b>     | علت بالقوة و بالفعل                                              |
| 444          | علت کلی و جزئی                                                   |
| 719          | علت ذاتی و عرضی                                                  |

| 79.   | علت عام و خاص                                                                      |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 79.   | علت قريب و بعيد                                                                    |
| 79.   | علت مشترک و خاص                                                                    |
| 791   | اعتبار علت در طرف عدم معلول                                                        |
| 791   | سألهٔ هفدهم : در افتقار معلول است در وجود یا عدم                                   |
| 797   | تفارق اسباب وجود و ماهیت                                                           |
| 794   | اشكالا                                                                             |
| 794   | جواب: عدم شيء ذاتي شيء نيست                                                        |
| 794   | معدات و اقسام آن                                                                   |
| 397   | شناخت علتهای فاعلی بالعرض                                                          |
|       |                                                                                    |
| 490   | ■ مقصد دوّم: در جواهر و اعراض                                                      |
| 797   | • الفصل الأول في الجواهر                                                           |
| 191   | مسألهٔ اولی : در قسمت ممکنات است به قول کلّی ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| 799   | اقسام جواهر                                                                        |
| 799   | نسبت منطقی حاکم بین موضوع و محلّ ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰             |
| ۳.,   | در جو هر بو دن و عرض بو دن محل محل ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                 |
| ۳.,   | مسألهٔ ثانیه : در این است که جوهر و عرض نیستند جنس ماتحتشان۰۰۰                     |
| 4.1   | دليل اولدليل اول                                                                   |
| 4.1   | دليل دوم                                                                           |
| 7.7   | دلیل سوم دلیل سوم                                                                  |
| 4.4   | مسألهٔ ثالثه: در نفی تضاد است از جوهر                                              |
| 4.4   | ضدیت فنا بر حواهر ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                            |
| 3.7   | کیفیت اعتبار ضدیت در جواهر                                                         |
| T.0   | مسألة رابعه: دراین است که وحدت محل مستلزم وحدت حال نیست                            |
| 1.1   | انقسام محل موجب اقسام حال نیست ،۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰               |
| ^ ^ / | مسأله خامسه: در استحاله انتقال اعراض است                                           |

| ۲۰۸  | در کیفیت حلول حال در محل                                   |
|------|------------------------------------------------------------|
| *• ^ | مسألهٔ ششم : در نفی جزء لایتجزی است                        |
| 4.9  | احتمالات گوناگون در ترکیب جسم از اجزاء                     |
| ۳1.  | ابطال مذهب اول در عدم ترکیب جسم از اجزاء لایتجزی متناهی    |
| ٣١.  | دليل اول                                                   |
| ۲1.  | دليل دوم                                                   |
| ۳۱۱  | دليل سوم                                                   |
| 717  | ادلّهٔ تکمیلی                                              |
| 717  | عدم تفکک رحی                                               |
| 717  | قطع مسافت توسط متحرک                                       |
| ۳۱۳  | وجود دایره نافی فرض جزء لایتجزی است                        |
| 317  | تعریض قائلین جزء بر برهان                                  |
| 314  | نفی دلیل اول قائلین به جزء                                 |
| ٣١٥  | نفی دلیل دوم قائلین به جزء                                 |
| ۳۱۷  | نفی دلیل سوم قائلین به جزء                                 |
| ۳۱۸  | بیان معارضهای در برابر قائلین به جزء                       |
| ۳۱۸  | ابطال مذهب دوم در عدم ترکیب جسم از اجزاء لایتجزی نا متناهی |
| ۴۲.  | دليل اول                                                   |
| ۱۲۳  | دلیل دوم                                                   |
|      | دلیل <b>سو</b> م                                           |
|      | پاسخ مثبتین از ادله                                        |
|      | ابطال مذهب ذيمقراطيس                                       |
|      | علت عدم انقسام در برخی اجسام                               |
|      | حاصل گفتار                                                 |
|      | مسألهٔ هفتم : در نفی هیولی است                             |
|      | سألهٔ ثامنه: در اثبات مكان است از برای هر جسم              |
| 411  | عدم اعتبار دو مکان برای یک جسم                             |

| 449        | مكان مركب مكان غالب آن است                                                            |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 417        | شکل طبیعی کروی است شکل طبیعی کروی است                                                 |
| 444        | سألهٔ تاسعه : در تحقیق ماهیّت مکان است                                                |
| 44.        | علامات مشهود در مکان                                                                  |
| 441        | شبههای در تداخل ابعاد با اعتبار مکان                                                  |
| 441        | جواب                                                                                  |
|            | بیان رأی گروهی که مکان را سطح باطن جسم حاوی مماس بر سطح ظاهر                          |
| ٣٣٢        | جسم محوی دانند                                                                        |
| ٣٣٢        | ابطال این رأی، دلیل اول                                                               |
| ۲۳۲        |                                                                                       |
| ٣٣٣        | مسألهٔ عاشره : در امتناع خلاًاست                                                      |
| 377        | مسألهٔ یازدهم: در بحث از جهت است                                                      |
| 440        | عدم انقسام جهت عدم انقسام جهت                                                         |
| ٢٣٦        | مادی بو دن جهت مادی بو دن جهت                                                         |
| 777        | جهت طبیعی و غیر طبیعی                                                                 |
|            |                                                                                       |
| ۲۳۸        | • الفصل الثاني: في الاجسام                                                            |
| ٣٣٨        | مسألهٔ اوّل: بحث از اجسام فلكيّه است ،٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠            |
| 449        | اقسام افلاک کلیه                                                                      |
| 481        | و اقسام افلاک به تقسیم دیگی ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                      |
| 737        | بساطت افلاک                                                                           |
| 337        | عدم اتصاف افلاک به کیفیات فعلیه و انفعالیه                                            |
| 450        |                                                                                       |
|            | شفافت افلاک فلاک                                                                      |
| 720        | شفافیت افلاک فلاک                                                                     |
| <b>720</b> | شفافیت افلاک افلاک شفافیت افلاک مسألهٔ ثانیه: در بحث از عناصر بسیطه است               |
| _          | شفافیت افلاکمسألهٔ ثانیه: در بحث از عناصر بسیطه است                                   |
| 720        | شفافیت افلاک افلاک شفافیت افلاک شفافیت افلاک مسألهٔ ثانیه : در بحث از عناصر بسیطه است |

| 434         | کیفیات مختصه به هر یک از عناصر                                                  |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| <b>7</b> 88 | خواص نار                                                                        |
| 401         | خواص هوا                                                                        |
| 401         | خواص ماء                                                                        |
| 400         | خواص ارض                                                                        |
| 401         | مسألهٔ ثالثه : در بحث از مركبّات است                                            |
| <b>40</b> V | در شناخت اسطقسات                                                                |
| 409         | حدوث مرکبات و ابطال رأی اصحاب خلیط                                              |
| 177         | كيفيت تفاعل عناصر                                                               |
| ۱۲۳         | مزاج حاصل از تفاعل عناصر                                                        |
| ۳٦٣         | حفظ صور بسائط در مزاج                                                           |
| 470         | اختلاف امزجه به حسب قرب و بعد از اعتدال                                         |
| ۳٦٧         | تفاوت امزجه به صغر و کبر اجزای بسیط آن                                          |
| ۳٦٧         | اقسام امزجه                                                                     |
|             |                                                                                 |
| 419         | • الفصل الثالث: في بقيّه احكام الاجسام                                          |
| 411         | مسألهٔ اولی: در تناهی اجسام است                                                 |
| 419         | دلیل اول: برهان تطبیق                                                           |
| ٣٧٢         | دلیل دوم                                                                        |
| ۳۷۳         | مسألهٔ ثانیه: در این است که اجسام متماثله اند                                   |
| 377         | مسألهٔ ثالثه: در این است که اجسام باقیند                                        |
| 200         | مسألة رابعه : دراین است که اجسام جایز است که خالی باشند از طعوم و روایح و الوان |
| ٣٧٦         | مسألهٔ خامسه: در این است که اجسام جایز است رؤیتشان                              |
| ٣٧٦         | مسألهٔ سادسه: در حدوث اجسام است                                                 |
| **          | نقل اقوال گوناگون در مسأله                                                      |
| ٣٧٧         | دلیل حدوث اجسام                                                                 |
| 444         | تناهی حرکت و سکون                                                               |

| 414   | دليل اولدليل اول                                                   |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
| ٣٨٠   | دلیل دوم                                                           |
| ٣٨٠   | دليل سوم(تطبيق)دليل سوم(تطبيق)                                     |
| ۳۸۱   | نقد میرداماد بر برهان تطبیق                                        |
| ٣٨٢   | دليل چهارمدليل چهارم                                               |
| 374   | تلازم تناهی حرکت با حدوث اجسام                                     |
| 317   | حدوث اعراض جسماني                                                  |
| ۳۸٥   | پاسخ به شبهات فلاسفه در نفی حدوث عالم                              |
| ۳۸٥   | شبههٔ اول: اثبات قدم عالم                                          |
| ۲۸۳   | پاسخ اول متكلمان                                                   |
| ٣٨٧   | -<br>پاسخ دومپاسخ دوم                                              |
| ٣٨٧   | پاسخ سوم                                                           |
| ٣٨٨   | پاسخ چهارم                                                         |
| ۲۸۸   | پاسخ پنجم                                                          |
| ٣٨٨   | بیان تفارق پاسخ دوم و پنجم                                         |
| ۳۸۹   | ياسخ ششم ياسخ ششم                                                  |
| ۳9.   | شبههٔ دوم شبههٔ دوم                                                |
| 49.   | پاسخ                                                               |
| 491   | شبههٔ سوم                                                          |
| 497   | پاسخ                                                               |
| 497   | شرح مطلب به روایت شراح مختلف ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
|       |                                                                    |
| 498   | ● فصل چهارم: در جواهر مجرّده است از عقول و نفوس                    |
| 3 P T | سأله اوّل : در عقول مجرّده                                         |
| 497   | نفی عقول از دیدگاه متکلمان                                         |
| 497   | استدلال اول فلاسفه در اثبات عقول از طريق قاعدهٔ الواحد             |
| 497   | اثبات حواه محد                                                     |

| 499 | نفی استدلال                                                  |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| 499 | استدلال دوم از طریق حرکت ارادی مستدیر افلاک                  |
| ۲٠3 | نفی استدلال                                                  |
| ٤٠٤ | شرح عبارات مصنف                                              |
| ٤٠٦ | استدلال سوم از طریق امکانیت افلاک و علیت آنها بر یکدیگر      |
| ٤٠٧ | نفی استدلال                                                  |
| ٤٠٨ | مسألهٔ ثانیه : در نفس ناطقه است                              |
| ٤٠٨ | شناخت کمال اول و ثانی                                        |
| ٤٠٨ | تعریف نفس                                                    |
| ٤١١ | مسألهٔ ثالثه: در این است که نفس ناطقه نیست مزاج              |
| ٤١١ | دليل اول                                                     |
| 113 | دليل دوم                                                     |
| ۲۱3 | دلیل سوم                                                     |
| ٤١٤ | مسألهٔ رابعه :در این است که نفس نیست بدن                     |
| ٤١٤ | دليل اول                                                     |
| ٤١٥ | دليل دوم                                                     |
| ٤١٥ | دليل سوم                                                     |
| ٤١٦ | مسألهٔ خامسه: در تجرّد نفس است                               |
| ۲۱3 | ادلهٔ تجرد نفس                                               |
| 213 | دلیل اول از طریق صور علمی                                    |
| ٤١٨ | دلیل دوم از طریق عدم انقسام صور علمی                         |
| 273 | دلیل سوم از طریق تعقّل نامتناهی                              |
| 273 | دلیل چهارم از طریق عدم تعقّل دائمی یک عضو مادی               |
| 373 | دلیل پنجم از طریق استقلال نفس در ادراک خود و غیر             |
| 573 | دلیل ششم از طریق تزاید قدرت نفس در طول عمر بر خلاف بدن       |
| 773 | دلیل هفتم از طریق تزاید قدرت نفس از کاربرد زیاد بر خلاف بدن  |
| 277 | مسألهٔ سادسه : در این است که نفس بشریّه متحّدند در نوع یا نه |

|     | حراب شروهٔ وارد در وارو برای به                                       |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| 279 | جواب شبههٔ وارد در عدم وحدت نفوس                                      |
| ٤٣٠ | مسألهٔ سابعه: در این است که نفوس بشریّه حادثند                        |
| ۱۳3 | اشارتی به مذاهب گوناگون در حدوث و قدم نفس                             |
| 173 | اثبات حدوث نفس                                                        |
| 143 | بطلان وحدت نفوس                                                       |
|     | مسألهٔ ثامنه : در این است که از برای هر نفسی بدن واحدی هست، و از برای |
| 373 | هر بدنی نفس واحدی هست                                                 |
| ٤٣٥ | مسألهٔ نهم : در این است که نفس فانی نمی شود به فنای بدن               |
| _   |                                                                       |
| 543 | اشاره به دلیل نقلی در اثبات آن                                        |
| 543 | استدلال اصحاب و سابقان                                                |
| ۸۳3 | مسألهٔ عاشره: در ابطال تناسخ است                                      |
| 249 | مسألهٔ یازدهم: درکیفیّت تعقّل نفس است و ادراک آن                      |
| ٤٣٩ | ادراک نفس بر امور کلیه بدون آلت                                       |
| ٤٤٠ | ادراک نفس بر امور جزئیه با آلت                                        |
| 227 | مسألهٔ دوازدهم : در قوای نباتیّه است                                  |
| 733 | نقش قوهٔ نباتی برای نفس                                               |
| 224 | اقسام قوای نباتی                                                      |
| ٤٤٤ | اركان قوهٔ غاذيه                                                      |
| 227 | شناخت نمو                                                             |
| 227 | ابطال قوةً مصوره                                                      |
| ٤٤٧ | سألهٔ سیزدهم: در انواع احساس است                                      |
| ٤٤٧ | شناخت قوه حیوانی شناخت قوه حیوانی                                     |
| ٤٤٧ | فرق لمس و مس                                                          |
| ٤٤٨ | در شناخت قوهٔ لامسه و قوای آن                                         |
| ٤٤٨ | قوة ذائقه                                                             |
| ٤٤٩ | قوة شامهقوة شامه                                                      |
| ٤٥٠ | قوة سامعه                                                             |

| ٤٥٠ | كيفيت سمع                                                        |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| ٤٥٠ | قوهٔ باصره قوهٔ باصره                                            |
| ٤٥١ | کیفیت سمع          قوهٔ باصره          شرایط ابصار               |
| 203 | كيفيت ابصار                                                      |
| 204 | تحلیل نظریه خروج شعاع و انطباع                                   |
| १०१ | دليل مؤلف بر اثبات نظرية انطباع                                  |
| ۸٥٤ | علت دو دیدن احول                                                 |
| १०९ | مسألهٔ رابع عشر: درانواع قوای باطنه متعلّقه به ادراک جزئیّات است |
| ٤٦٠ | اثبات حس مشترک                                                   |
| ٤٦٠ | دليل اول                                                         |
| ۲۲3 | -<br>دلیل دوم                                                    |
| 173 | دليل سوم                                                         |
| 277 | شناخت قوة خيال شناخت قوة خيال                                    |
| 277 | اثبات قوهٔ خيال                                                  |
| 277 | شناخت قوهٔ واهمه                                                 |
| ٤٦٤ | شناخت قوهٔ حافظه شناخت قوهٔ حافظه                                |
| ٤٦٤ | شناخت قوهٔ متخیله                                                |
|     |                                                                  |
| ٥٦٤ | • الفصل الخامس: في الاعراض                                       |
| ٤٦٥ | مسألهٔ اولی: آن که اعراض منحصر است در نه تا                      |
| 277 | در الحاق نقطه و عدد به اعراض                                     |
| ٤٦٧ | حصر اعراض از نظر فلاسفه و متكلمان                                |
|     |                                                                  |
| ٤٦٩ | <ul><li>مقوله كم</li></ul>                                       |
| 279 | مسأله ثانيه : در قسمت كمّ است                                    |
| ٤٧٠ | مسأله ثالثه: در خواصَ كمَّ است                                   |
| ٤٧١ |                                                                  |

| ٤٧٣ | سألهٔ چهارم: در احکام کمّ است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧٤ | عدم اعتبار ضدیت درکم و ادلهٔ آن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٧٥ | اتصاف کمّ به انواعش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤٧٦ | اقسام تعلیمیات در کم متصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤٧٦ | اختلاف جسم تعلیمی با خط و سطح تعلیمی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤٧٨ | اثبات عرضیت اقسام کمّ به نحو کلی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٧٩ | اثبات عرضیت اقسام کم به نحو جزئی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٧٩ | اثبات عرضیت جسم تعلیمی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٧٩ | اثبات عرضیت سطح تعلیمی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٨٠ | اثبات عرضیت خط نابات عرضیت خط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٨٠ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٨٠ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٨١ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٨٣ | عروض تناهی و عدم تناهی برکم <i>ٌ</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤٨٥ | اعتباری بودن تناهی و عدم تناهی۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | ري المنظم |
| ٤٨٠ | □ مقوله کیف ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٨٧ | مسألهٔ اوّل: تعریفِ به رسم کیف است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٨٨ | مسألهٔ ثانیه: در اقسام کیف است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٨٩ | مسألة ثالثه: در بحث از محسوسات است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٩. | مسألهٔ رابعه: در مغایرت کیفیّات است با اشکال و امزجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤٩٠ | مغایرت کیفیات با اشکال مغایرت کیفیات با اشکال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 297 | مغایرت کیفیات با امزجه مناسبات مغایرت کیفیات با امزجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 298 | مسأله خامسه: در بحث از ملموسات است ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 294 | کیفیات ملموس فعلی و انفعالی کیفیات ملموس فعلی و انفعالی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٩٤ | کیفیات منموش فعنی و العامی منابعت<br>کیفیت حرارت و برودت و کیفیت آنها منابعت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٤٩٥ | نیفیت حرارت و برودت و تیبیت مه<br>ضدیت حرارت و برودت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | صدیت محرارت و برودت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| 193   | اطلاقات حرارت                           |
|-------|-----------------------------------------|
| ٤٩٦   | رطوبت، يبوست وكيفيت آنها                |
| ٤٩٧   | اختلاف رطوبت و یبوست با لین و صلابت     |
| ٤٩٧   | ثقل و خفّت و کیفیت آنها                 |
| ٤٩٨   | خفیف و ثقیل اضافیخفیف و ثقیل اضافی      |
| १९९   | ميل و اقسام آن                          |
| ٥٠٠   | نقش میل در حرکت و ارتباط متغیر به ثابت  |
| ٥٠١   | عدم امكان اجتماع دو ميل مختلف           |
| ۲۰٥   | اثبات میل طبیعی در اجسام                |
| ٥٠٤   | در بیان جنس بودن میل در اقسامش          |
| ۲۰٥   | اعتماد يا ميل لازم و مفارق              |
| ٥٠٧   | افتقار اعتماد(میل) به محل               |
| ٥١٠   | مقدور بودن اعتماد(میل) در ما            |
| ٥١٠   | متولدات از اعتماد(میل)                  |
| ٥١٢   | تقسيم اعتماد (ميل) به اعتبار متولدات آن |
| 012   | سألهٔ سادسه: در بحث از مبصرات است       |
| ٥١٤   | دو طرف داشتن لون و ضوء                  |
| 010   | لون و عدم حقیقت آن در نزد عدهای         |
| 017   | شناخت دو طرف لون                        |
| ٥١٧   | ضوء شرط ادراک لون است نه وجود آن        |
| ٥١٨   | تغایر حسی لون و ضوء                     |
| ٥١٨   | شدّت و ضعف در لون و ضوء                 |
| ٥١٩   | ابطال جسم بودن ضوء                      |
| ٥٢٠   | عرض بودن ضوء                            |
| ٥٢١   | ضوء ذاتی و عرضی                         |
| ٥٢١   | ظلمت و تقابل آن با ضوء                  |
| 0 7 7 | سأله سابعه: در بحث از مسموعات است       |

| 770 | حقیقت صوت                                          |
|-----|----------------------------------------------------|
| ٥٢٣ | شرط مقاومت در حصول صوت                             |
| 370 | ابطال عدم حصول صوت در خارج                         |
| 070 | ابطال بقای صوت                                     |
| 070 | حصول تموج از یک صوت                                |
| 770 | عوارض غير قابل شمارش صوت                           |
| 770 | اقسام حروف، مصوت و صامت                            |
| ٥٢٧ | تنظیم کلام از حروف مسموع                           |
| ۸۲۸ | عدم تعقّل كلام به غير از حروف مسموع                |
| 970 | فرق کلام نفسی و مأمور به                           |
| ١٣٥ | مسأله هشتم : در بحث از مطعومات است                 |
| ۱۳٥ | بيان طعوم نه گانه                                  |
| ٥٣٣ | فرق عفص و قابض                                     |
| ٥٣٣ | مسألهٔ تاسعه : در بحث از مشمومات است               |
| 370 | مسألهٔ عاشره : در بحث از کیفیّات استعدادیّه است    |
| 040 | مسألهٔ یازدهم : در بحث از کیفیّات نفسانیّه است     |
| 040 | اقسام کیفیات نفسانیه                               |
| ٥٣٦ | سألهٔ دوازدهم : در بحث از علم است به قول مطلق      |
| 770 | اقسام علم، تصور و تصدیق                            |
| ٥٣٧ | عدم امكان تعريف علم                                |
| ٥٣٨ | اقسام تصور و تصدیق اقسام تصور و تصدیق              |
| ۸۳۸ | سألهٔ ثالث عشر: این است که علم موقوف بر انطباع است |
| ٥٣٩ | ادلهٔ مثبتین و نافین در مسأله                      |
| ٥٤٠ | كيفيت حلول صورت در عاقل                            |
| 130 | نفی اتحاد عاقل و معقول                             |
| 730 | عدم جواز تعلق علم واحد به دو معلوم                 |
| 087 | ابطال عدم عينيت علم به حال و استقبال               |

| 0 2 2 | اعتبار اضافه در علم                                                |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
| 730   | اثبات عرض بودن علم                                                 |
| 0 2 V | مسألهٔ رابع عشر: در اقسام علم است                                  |
| 0 2 V | علم فعلى و انفعالي                                                 |
| ٥٤٧   | اقسام ششگانه علم ضروری                                             |
| ०६९   | علم واجب و ممكن                                                    |
| ٥٥٠   | تبعیت علم از معلوم                                                 |
| ٥٥١   | تقریر شبههای در مقام به دو گونه                                    |
| ۳٥٥   | مسألهٔ پانزدهم: در توقّف علم است بر استعداد                        |
| ००६   | مسألهٔ سادس عشر: در مناسبت میان علم و ادراک است                    |
| ٥٥٥   | مسألهٔ سابع عشر: در این است که علم به علّت مستلزم علم به معلول است |
| 007   | مسألهٔ ثامنه عشر: در مراتب علم است                                 |
| 0 0 V | مسألهٔ تاسع عشر: در کیفیّت علم بذی السّبب است                      |
| ٥٥٩   | مسألهٔ بیستم: در تفسیر عقل است                                     |
| ۰۲۰   | اطلاقات عقل                                                        |
| ١٢٥   | مسألهٔ بیست و یکم: در اعتقاد و ظنّ و غیر این هر دو است             |
| 770   | نسبت منطقی حاکم بین اعتقاد و علم                                   |
| ٥٦٥   | وقوع تضاد در اعتقاد                                                |
| 770   | در معرفت سهو                                                       |
| ۲۲٥   | در معرفت شک شک                                                     |
| ۷۲٥   | اضافی بودن علم و اعتقاد و اعتبار تعلقشان به خود                    |
| ۸۲٥   | اقسام جهل، مرکب و بسیط                                             |
| ٥٦٩   | در معرفت ظنّ                                                       |
| ٥٧٠   | شدّت و ضعف در ظنّ شدّت و ضعف در ظنّ                                |
| ٥٧٠   | مسألهٔ ثانیه و عشرون : در نظر و احکام آن است                       |
| ٥٧٢   | افادهٔ علم از طریق نظر و فکر                                       |
| ٥٧٣   | اعتبار صحت ماده و صورت در تولید فکر و نظر                          |

| ۲۷٥ | وجوب حصول علم از نظر صحیح                                        |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| ٥٧٧ | عدم نیاز به معلم در نظر                                          |
| ٥٧٨ | وجوب ترتیب مقدمات در نظر                                         |
| ٥٧٩ | اشتراط عدم علم به مطلوب در حصول نظر                              |
| ٥٧٩ | بیان وجوب عقلی نظر                                               |
| ۲۸٥ | شناخت دلیل و اماره                                               |
| 710 | مقدمات دلیل گاه عقلی است و گاه عقلی و سمعی                       |
| ٥٨٧ | افاده یقین در دلیل از ادله لفظیه                                 |
| ٥٨٨ | وجوب تأویل دلیل نقلی در تعارض با دلیل عقلی                       |
| ٥٨٩ | اقسام دلیل، قیاس، استقراء و تمثیل                                |
| ٥٩٠ | شناخت قیاس اقترانی و استثنایی                                    |
| ٥٩٠ | اقسام قیاس اقترانی و استثنایی                                    |
| 190 | تحقیق شارحان در مقام                                             |
| ۱۹٥ | اقسام قیاس اقترانی به حسب صورت                                   |
| 98  | اقسام قیاس اقترانی به حسب ماده                                   |
| 98  | اقسام قیاس استثنایی اقسام قیاس استثنایی                          |
| 097 | افادهٔ ظنّ از استقراء و تمثیل                                    |
| ٥٩٦ | بیان قاعدهٔ «هر عاقلی مجرد است» «هر عاقلی مجرد است»              |
| 099 | بیان قاعدهٔ «هر مجرد عاقل است» «هر مجرد عاقل است»                |
| 7.5 | سألهٔ ثالث و عشرون : در احکام قـدرت اسـت                         |
| 7.4 | تفارق قدرت با طبیعت و مزاج ،۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| 7.0 | قدرت مصحّح فعل است                                               |
| 7.7 | تعلّق قدرت به وجود و عدم                                         |
| ٧٠٢ | ادلهٔ تقدم قدرت بر فعل                                           |
| 7.9 | عدم تعلّق یک مقدور به دو قادر                                    |
| ٦٠٩ | عدم جواز تعلّق دو قدرت به یک مقدور عدم جواز تعلّق دو قدرت به یک  |
| 111 | تقابل عدم و ملکهٔ قدرت با عجز با عجز                             |
|     |                                                                  |

| 111 | تغایر قدرت با خُلق و فعل                                        |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
| 717 | مسألهٔ رابع و عشرون : در اَلم و لذّت است                        |
| 318 | لذت خروج از حالت طبیعی نیست                                     |
| 110 | تحقّق الم به تفرق اتصال و سوء مزاج                              |
| 717 | تقسیم لذت و الم به حسی و عقلی                                   |
| 717 | مسألهٔ خامسه و عشرون : در اراده و کـراهت است                    |
| 717 | اراده و کراهت از اقسام علم به معنی اعمند                        |
| 717 | اعتبار اراده و کراهت در یک عمل با دو سویهٔ متقابل               |
| 719 | تغایر اعتبار اراده و کراهت به حسب فاعل با اراده و بی اراده      |
| 719 | اختلاف اراده و کراهت باشهوت و نفرت درتعلّق و عدمتعلّق به خودشان |
| 175 | افتقار كيفيات نفسانيه به حيات با اعتدال مزاج                    |
| 177 | وجوب اعتبار بمینه در حیات                                       |
| 777 | احتیاج حیات به روح بخاری                                        |
| 777 | تقابل عدم و ملکهٔ حیات با موت                                   |
| 774 | مسألهٔ سادسه و عشرون : در باقی کیفیّات نفسانیّه است             |
| 775 | صحّت و مرض از کیفیات نفسانیه                                    |
| 375 | فرح و غم از کیفیات نفسانیه                                      |
| 770 | غضب، حزن، همّ، خجالت و حقد از کیفیات نفسانیه است                |
| 777 | مسألهٔ سابعه و عشرون : در کیفیّات مختصّه به کمیّات است          |
|     | در اقسام مختص به کمّ متصل و منفصل                               |
| 777 | شناخت خط مستقیم و چگونگی تحقق آن                                |
| ٦٣٠ | عدم تضاد خط مستقيم و مستدير                                     |
| 177 | شناخت شكل و تعريف آن                                            |
|     |                                                                 |
| 777 | □ مقولهٔ مضاف                                                   |
| 777 | مسألهٔ اولی : در اقسام مضاف است                                 |
| 747 | مضاف حقیقی و مضاف مشهوری                                        |

| 144 | مسألهٔ ثانیه : در خواص اضافه است                     |
|-----|------------------------------------------------------|
| 144 | اول: وجوب انعكاس                                     |
| 341 | دوم: تكافؤ در وجود                                   |
| ۱۳٤ | عروض مضاف حقیقی بر تمام موجود                        |
| 140 | مسألهٔ ثالثه: در این است که اضافه نیست ثابت در اعیان |
| 140 | دليل اول                                             |
| ۱۳۸ | دليل دوم                                             |
| 12. | دليل سوم                                             |
| 121 | دليل چهارم                                           |
| 181 | مسألهٔ رابعه: در باقی مباحث اضافه استمسألهٔ رابعه    |
| 127 | عروض مضاف حقیقی بر مشهوری                            |
| ,   | رو ال المعلق بر المعلموري                            |
| 728 | □ مقوله این                                          |
| 728 | مسألهٔ خامسه: در مقوله أين است                       |
| 120 | اقسام أين                                            |
| 127 | تعریف حرکت                                           |
|     | تعریف حرفت                                           |
| 167 |                                                      |
| 168 | تعریف متکلمین                                        |
| 189 | بداهت وجود حرکت                                      |
| 10. | ادلهٔ عدم وجود حرکت                                  |
| 10. | اولا                                                 |
| 10. | دوم                                                  |
| 10. | سوم                                                  |
| 101 | ارکان حرکت                                           |
| 707 | اتحاد و تضاد ما منه و ما اليه الحركة                 |
| 180 | اعتبارهای متقابل در مامنه و ما الیه الحرکة           |
| 701 | لزوم تغایر علت فاعلی و قابلی در حرکت                 |

| 707   | دلیل اولدلیل اول                                       |
|-------|--------------------------------------------------------|
| 707   | دليل دوم                                               |
| ۸٥٢   | جواب از اشکال وارد در مقام                             |
| 709   | تحقق حرکت در مقولههای چهارگانه و عدم وقوع حرکت در جوهر |
| ٦٦٠   | عدم وقوع حركت در مقولهٔ اضافه                          |
| 171   | عدم وقوع حرکت در مقولهٔ متی                            |
| 777   | عدم وقوع حرکت در مقولهٔ جده                            |
| 777   | عدم وقوع حرکت در مقولههای فعل وانفعال                  |
| 774   | چگونگی وقوع حرکت در مقولهٔ کمّ                         |
| 774   | وجه اول: تخلخل و تكاثف                                 |
| 770   | وجه دوم: نمو                                           |
| 777   | چگونگی وقوع حرکت در مقولهٔ کیف                         |
| 777   | چگونگ <i>ی و</i> قوع حرکت در دو مقولهٔ أین و وضع       |
| 777   | عروض وحدت و کثرت بر حرکت                               |
| 777   | عوامل مقتضی و حدت در حرکت                              |
| 179   | عدم اعتبار وحدت محرّک در حرکت                          |
| ۱٧٠   | عوامل عروض کثرت بر حرکت                                |
| 1 > 1 | وقوع تضاد درحرکت به سبب ما منه و ما اليه الحرکة        |
| 777   | انقسام حرکت به واسطهٔ متحرّک و مسافت                   |
| ۱۷۳   | عدم اختلاف حقیقت حرکت به واسطهٔ سرعت و بطؤ             |
| 145   | علت بطؤ و آهستگی در حرکت                               |
| 177   | وجود سکون در حرکت ذوات الزوایا                         |
| 177   | ماهیت سکونماهیت سکون                                   |
| 1/9   | تقابل سکون با حرکت مستقیم و مستدیر                     |
| ۱۸۰   | چگونگی سکون در غیر مقولهٔ أین                          |
| ۲۸۱   | اعتبار تضاد در سكون به حسب ما فيه الحركة               |
| ۱۸۲   | تقسیم حرکت و سکون به طبیعی، قسری و ارادی               |

| ٦٨٣          | چگونگی حصول حرکت طبیعی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٨٢          | نهایت حرکت طبیعی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٦٨٧          | حرکت طبیعی دوری نیست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٦٨٨          | چگونگی حرکت قسری و استناد آن به مبدأ خارجی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٦٩٠          | استناد سکون طبیعی به طبیعت شیء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 791          | تقسیم حرکت به بسیط و مرکب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 797          | حصول جسم در اکوان چهارگانه به میل است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 792          | <ul> <li>□ مقولهٔ متی</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٦٩٤          | مسألهٔ سادسه : در متی است که نسبت به زمان باشد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 798          | عروض تقدّم و تأخّر برزمان به واسطهٔ حرکت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٦٩٨          | عروض بالذات زمان بر متغیرات، و بالعرض بر غیر متغیرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٧٠٠          | عدم احتیاج معروض زمان به زمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٧٠١          | عدم جزئیت آن در زمان نان در زمان و از از در زمان و از از در زمان و از                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧٠٣          | زمان حادث است به واسطهٔ حدوث عالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| • • •        | □ مقولة وضع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۷٠٥          | مسألهٔ سابعه : در وضع است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧٠٦          | وقوع تضادٌ ، شدّت و ضعف در وضع ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>V•V</b>   | 🗆 مقولهٔ ملک تا مقولهٔ ملک این مقولهٔ ملک ا         |
| <b>V • V</b> | مسألهٔ ثامنه: در مِلک است است است است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٧٠٨          | □ مقولهٔ فعل و انفعال د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٧٠٨          | مسألة تاسعه : در مقولتين فعل و انفعال است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|              | اعتياري مدين مقبلة فعل وانفعال المستعدد |

| <b>V11</b>   | ■ مقصد سوّم : در الهيات اخصّ                        |
|--------------|-----------------------------------------------------|
| ۷۱۳          | <ul><li>الفصل الاول في وجوده</li></ul>              |
| ۷۱۳          | اثبات وجود واجب الوجود                              |
| ٧١٤          | گفتاری در برهان لمّی در اثبات واجب                  |
| <b>71</b>    | وجه استحكام برهان لمّ                               |
|              |                                                     |
| ۷۱۸          | ● الفصل الثاني: در صفات خداى تعالى است              |
| ۷۱۸          | مسألهٔ اولی : در این است که خدای تعالی قادر است     |
| <b>٧19</b>   | نفی موجبیّت واجب الوجود                             |
| ٧٢٠          | پاسخ از اشکال وارد در نقض تعریف قدرت                |
| <b>77</b>    | قدرت بر وجود شیء در آینده با عدم فعلی آن سازگار است |
| <b>77</b>    | عدم صدور فعل از واجب به منزلهٔ فعل ضدّی نیست        |
| 377          | عمومیت قدرت واجب الوجود بر تمام مقدورات             |
| V70          | چگونگی استناد شر به قدرت واجب الوجود                |
| <b>V T V</b> | پاسخ از شبههٔ نظام                                  |
| <b>V T V</b> | پاسخ از شبههٔ بلخی                                  |
| <b>V T V</b> | پاسخ از شبههٔ جبائیان                               |
| <b>779</b>   | مسألهٔ ثانیه : در این است که خدای تعالی عالم است    |
| <b>٧</b> ٢٩  | دلیل اول: صدور احکام متقنه از وی                    |
| ٧٣٠          | دلیل دوم: اقتضای تجرّد خداوند است                   |
| ٧٣٢          | دلیل سوم: ثبوت علم خداوند به ذات خود                |
| ٧٣٢          | عمومیت علم خداوند بر تمام معلومات                   |
| ٧٣٤          | بیان اشکالات وارد در علم خداوند                     |
| ٧٣٤          | پاسخ از نفی علم خداوند به خویش                      |
| ٥٣٧          | پاسخ از نفی علم خداوند به ماهیات مغایر با او        |
| ٧٣٧          | پاسخ از نفی علم خداوند به جزئیات زمانی              |
| ٧٣٩          | پاسخ از نفی علم خداوند به متجدّدات                  |
|              |                                                     |

| ٧٤٠          | مسألهٔ ثالثه: در این است که خدای تعالی حی است                  |
|--------------|----------------------------------------------------------------|
| ٧٤٠          | تلازم قدرت و علم با صفت حیّ                                    |
| ٧£١          | مسألهٔ رابعه: در این است که خدای تعالی مرید است                |
| V            | بیان اقوال گوناگون در ارادهٔ خداوند                            |
| V            | دلیل ثبوت اراده در خداوند                                      |
| ٧٤٣          | عدم زیادت اراده بر داعی                                        |
| <b>٧٤٤</b>   | مسألهٔ خامسه : در این است که خدای تعالی سمیع و بصیر است        |
| ٧٤٤          | دلیل ثبوت سمع و بصر بر خداوند                                  |
| V £ 0        | مسألهٔ سادسه : در این است که خدای تعالی متکلّم است             |
| ٧٤٥          | اقول گوناگون در معنی تکلّم                                     |
| ٧٤٥          | دلیل ثبوت کلام بر خداوند                                       |
| <b>V£</b> 7  | اثبات صادق بودن خداوند                                         |
| <b>٧٤٧</b>   | مسألهٔ سابعه : در این است که خدای تعالی باقی است               |
| <b>٧٤٧</b>   | اثبات صفت باقی در خداوند                                       |
| <b>V£</b> A  | مسألهٔ ثامنه : در این است که خدای تعالی واحد است               |
| <b>V</b> £ A | دلیل عقلی توحید                                                |
| V E 9        | نفي شبههٔ ابن كمونه                                            |
| V & 9        | پاسخ میرداماد به ابن کمونه                                     |
| 707          | پاسخ به ابن کمونه به روایت لاهیجی                              |
| <b>70</b> V  | پاسخ ابن کمونه به روایت خفری                                   |
| <b>VO A</b>  | مسألهٔ تاسعه: دراین استکه خدای تعالی مخالف غیرش است از ماهیّات |
| <b>709</b>   | مسألهٔ عاشره: در این است که خدای تعالی غیر مرکّب است           |
| <b>٧</b> ٦٠  | مسألهٔ حادی عشر: در این است که ضد جهت خدای تعالی نیست          |
| <b>771</b>   | مسألهٔ ثانی عشر : در این است که خدای تعالی صاحب حیّز نیست      |
| <b>771</b>   | مسألهٔ ثالث عشر: دراین است که خدای تعالی حال درغیرش نیست       |
| 77           | نفی مذهب نصارا و برخی از متصوفه                                |
| ۷٦٣          | مسألهٔ رابع عشر: در نفی اتّحاد واجب الوجود با غیر است          |

| 778            | مسألهٔ خامس عشر : در نفی جهت است از خدای تعالی                        |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ۷٦٥            | مسألهٔ سادس عشر: دراین است که خدای تعالی محلّ حوادث نیست              |
| <b>V</b> 70    | مسألهٔ سابع عشر : در این است که خدای تعالی غنی است                    |
| <b>۷</b> 7۷    | مسألهٔ ثامن عشر: در استحاله الم و لذّت است بر خدای تعالی              |
| <b>۷</b> 7۸    | مسألهٔ تاسع عشر : درنفی معانی و احوال وصفات زایده در اعیان است        |
| ٧٧٠            | مسألهٔ بیستم: در این است که خدای تعالی غیر مرئی و بدیده ادراک نمی شود |
| ٧٧٠            | دليل امتناع رؤيت خداوند                                               |
| ٧٧٠            | نفی ادلهٔ اشاعره در اثبات رؤیت                                        |
| ٧٧٠            | نفی دلیل اول در حکایت درخواست رؤیت حضرت موسی(ع)                       |
| <b>//</b>      | نفی دلیل دوم در حکایت رؤیت اهل بهشت                                   |
| ٧٧٣            | نفی دلیل سوم در استقرار حضرت حق در جبل                                |
| ٧٧٤            | نفی دلیل عقلی اشاعره به نه وجه                                        |
| <b>Y Y Y</b>   | مسألهٔ حادی و عشرون: در باقی صفات واجب است                            |
| VVV            | صفت جود خداوند                                                        |
| ٧٧٨            | صفت ملک در خداوند                                                     |
| <b>&gt;</b> >9 | صفت تمام و فوق تمام در خداوند                                         |
| <b>٧</b> ٧٩    | صفت حتّی بودن در خداوند                                               |
| ٧٨٠            | صفت خیر بودن در خداوند                                                |
| ٧٨١            | صفت حکمت در خداوند                                                    |
| ۷۸۱            | صفت جبّار در خداوند                                                   |
| ٧٨٢            | صفت قهّار در خداوند                                                   |
| ٧٨٢            | صفت قیّومت در خداوند                                                  |
| ٧٨٢            | چگونگیانتسابوجه، دست، پا، رحمت، کرم، رضا و تکوین به خداوند            |
|                |                                                                       |
| ۷۸٤            | ● الفصل الثالث: در افعال خداى تعالى است                               |
| ٧٨٤            | مسأله اوّل: در اثبات حسن است و قبح که هر دو عقلی اند                  |
| ۸٤             | در تقسیم افعال محسن و قبح                                             |

| ۲۸۷         | ادلهٔ اثبات عقلی بودن محسن و قبح                                                             |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٨٧         | دلیل اول: دریافت عقلی حُسن و قبح برخی امور بدون استفاده از شرع                               |
| ٧٨٧         | دلیل دوم: وجوب عدم ادراک حُسن و قبح در شرعی بودن صِرف                                        |
| ٧٨٨         | دلیل سوم: جواز قلب حُسن و قبح به یکدیگر در شرعی بودن آنها                                    |
| ٧٨٨         | پاسخ به شبهات اشاعره در شرعی بودن حُسن و قبح                                                 |
| ٧٨٨         | پاسخ شبههٔ اول                                                                               |
| ٧٨٩         | پاسخ شبههٔ دوم و سوم                                                                         |
| ٧٩٠         | پاسخ شبههٔ چهارم   پاسخ شبههٔ چهارم                                                          |
| از او       | سألهٔ ثانیه : در این است که خدای تعالی نمیکند قبیح را و اخلال در امور واجبه                  |
| <b>791</b>  | تحقّق نمى شود                                                                                |
| <b>797</b>  | سألهٔ ثالثه: در این است که خدای تعالی قادر است بر قبیح                                       |
| ۷۹۳         | سألهٔ رابعه: دراین است که خدای تعالی میکندامور را از جهت غرضی                                |
| 797         | نفی عبث از فعل خداوند                                                                        |
| 495         | سألهٔ خامسه : در این است که خدای تعالی اراده طاعت عباد دارد و کراهت دارد معاصی را            |
| <b>V90</b>  | نفی شبهات سه گانه در انتساب قبح به خداوند                                                    |
| <b>V9V</b>  | سألهٔ ششم : در این است که ما فاعل فعلیم                                                      |
| <b>V9V</b>  | نفی جبر مطلق نفی جبر مطلق                                                                    |
| <b>19</b>   | گذری بر نظریهٔ کسبگذری بر نظریهٔ کسب                                                         |
| <b>/</b> 99 | رد شبهات اثبات جبر                                                                           |
| <b>/</b> 99 | پاسخ شبههٔ اول در کیفیت وجوب فعل ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                       |
| ۸           | یاسخ شبههٔ دوم در عدم علم شخص به فعل خود ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰               |
| ۱۰۱         | پاسخ شبههٔ سوم در اجتماع دو قادر به یک فعل ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰             |
| 1.7         | یاسخ شبههٔ چهارم در وحدت اعتبار حدوث در فعل و فاعل ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                             |
| ١٠٤         | یاسخ شبههٔ پنجم در عدم احداث جسم در فاعل                                                     |
| ٤٠١         | یاسخ شبههٔ ششم در عدم توانایی فاعل بر اعادهٔ فعل مماثل ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| 0           | پاسخ شبههٔ هفتم در لزوم بهتربودن فعل خود از خداوند                                           |
| ۲٠،         | یاسخ شبههٔ هشتم در عدم لزوم شکر عبد در ایمان خود .۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰       |
|             |                                                                                              |

| ۸•٧          | پاسخ به شبههٔ نقلی اشاعره                                           |
|--------------|---------------------------------------------------------------------|
| ۸۰۷          | آیات وارد در اثبات جبر                                              |
| ۸۰۸          | پاسخهای ده گانه به شبههٔ نقلی اشاعره                                |
| ۸۰۸          | پاسخ اول: آیات دالٌ بر انتساب افعال به عباد                         |
| ۸۰۸          | پاسخ دوم: آیات دال بر مدح مؤمنان در ایمان و                         |
| ۸۰۹          | پاسخ سوم: آیات دالٌ بر تنزیه افعال خداوند                           |
| ۸۰۹          | پاسخ چهارم: آیات دال بر ذمّ عباد در معاصی و                         |
| ۸۱۰          | پاسخ پنجم: آیات دالً بر تهذیب و اختیار                              |
| ۸۱۰          | پاسخ ششم: آیات دال بر مسارعت در خیر                                 |
| ۸۱۰          | پاسخ هفتم: آیات دالً بر استعانت از خدا و لطف او                     |
| ۸۱۱          | پاسخ هشتم: آیات دال بر استغفار انبیا                                |
| ۸۱۱          | پاسخ نهم: آیات دالٌ بر حسرت و ندامت کفار و عاصیان                   |
| ۸۱۱          | پاسخ دهم: آیاتدالٌ برحسرت و ندامتکافران و درخواست رجعت آنها         |
| ۸۱۲          | مسألهٔ سابعه : در احکام متولّده از افعال است                        |
| ۸۱۲          | در تقسیم فعل به مباشر، متولد و مخترع و صحت انتساب فعل متولد به عباد |
| ۷۱۸          | پاسخ به شبههٔ وارد در عدم انتساب متولدات به قدرت ما                 |
| ۸۱۸          | پاسخ به شبههٔ وارد از اشاعره درنفی فعل متولّد از عبد                |
| ۸۱۹          | مسألهٔ ثامنه : در قضا و قدر است                                     |
| ۸۲۱          | نفي قول اشاعره                                                      |
|              | اشاعره به تفسیر حضرت علی(ع) در تفسیر قضاء و قدر                     |
| ۸۲٥          | در وجه تسمیه جبریان به مجوسیان در کلام حضرت علی(ع)                  |
| 771          | اعتراض قوشجی بدین وجوه و پاسخ به آن ٔ                               |
| ۸۲۷          | مسألهٔ تاسعه : در معنی هدایت و ضلالت است                            |
| <b>P</b> Y A | مسألهٔ عاشره: دراین است که خدای تعالی عذاب نمی کند اطفال را         |
|              | شبهات وارد در تعذیب اطفال و پاسخ به آنها                            |
| ليف و        | مسألهٔ حادیه عشر : در حسن تکلیف است و بیان ماهیّت آن، و وجه حسن تک  |
| ۸۳۱          | جملة احكام آن                                                       |

| ۸۳۱ | معنی تکلیفمعنی تکلیف                                                                   |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۳۲ | حسن تكليف                                                                              |
| ۸۳٤ | الحاق اطاعت والد به طاعتهای واجب                                                       |
| ۸۳٤ | بیان ابوّت حضرت علی(ع) بر امت                                                          |
| ۸۳٥ | اشکالهای سه گانه بر مختار مؤلّف و پاسخ بدان                                            |
| ۸۳۸ | لزوم تكلیف و فوائد آن در دنیا و آخرت                                                   |
| ۸۳۸ | وجوب بعث انبیا در تنصیص بر تکلیفُ                                                      |
| ۸۳۹ | منافع سه گانه اوامر و نواهی                                                            |
| ۸٤٠ | وجوب تکلیف جهت دوری مردم از قبایح                                                      |
| 131 | شرايط حُسن تكليف                                                                       |
| 131 | شرايط تكليف شرايط تكليف                                                                |
| 131 | شرايط تكليف شونده شرايط تكليف شونده                                                    |
| 131 | شرايط تكليف كننده                                                                      |
| 131 | متعلّق تكليف                                                                           |
| 133 | انقطاع تكليف                                                                           |
| 133 | محسن تکلیف در حقّ کفّار                                                                |
| 120 | پاسخ به شبههای در عدم منفعت تکلیف برکفّار ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰        |
| 120 | ضرر داشتن اختیار کفر به خودی خود نه به حسب تکلیف ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| 157 | پاسخ به شبههٔ وارد در عدم فائدهٔ تکلیف برکافر                                          |
| 121 | سألهٔ ثانی عشر : در لطف است و ماهیّت و احکام آن                                        |
| 121 | وجوب عدم وصول لطف به الجاء                                                             |
| 181 | تحصل فعل به واسطهٔ لطف                                                                 |
| 129 | وجوب لطف                                                                               |
| ١٥٠ | اقسام لطف                                                                              |
| 101 | پاسخ به شبهههای سه گانه اشاعره در عدم وجوب لطف                                         |
| 101 | شبههٔ اول: در لزوم اعتبار قبح در لطف                                                   |
| 101 | شبههٔ دوم: در لزوم عجز خداوند و یا اخلال به واجب .٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                       |

| 104        | شبههٔ سوم: در اعتبار تحریص بر معاصی در لطف    |
|------------|-----------------------------------------------|
| 108        | لزوم قبح عقاب الهي با عدم لطف                 |
| 701        | احكام پنج گانه لطف                            |
| 70N        | اول: لزوم مناسبت بین لطف و ملطوف فیه          |
| 701        | دوم: عدم وصول لطف به حدّ الجاء                |
| ۸٥٧        | سوم: علم اجمالي يا تفصيلي مكلف به لطف         |
| <b>101</b> | چهارم: اعتبار زیادت حُسن در آن علاوه بر وجوبش |
| ۸٥٨        | پنجم: اعتبار تخییر در آن                      |
| ۸٥٨        | لزوم حُسن تكلیف در شقوق تخییر آن              |
| ۸٥٩        | مسألهٔ ثالث عشر : در الم است و وجه حسن آن     |
| 109        | مبحث اول: در مناسبت گفتار از این بحث در مقام  |
| ۸٦٠        | مبحث دوم: در حُسن و قبح آلام                  |
| ۸٦٠        | مبحث سوم: علت حُسن الم                        |
| ۰۲۸        | شرایط حُسن صدور الم از خداوند از دیگاه معتزله |
| 171        | لزوم لطف در الم علاوه بر اعتبار نفع در آن     |
| ۸٦٣        | جواز اعتبار الم به جای عقاب در صاحب آن        |
| ۸٦٤        | در مقابل الم مكلف پاداش نيز هست               |
| ۹۲۸        | الم با آن که لذت در پی دارد خوب نیست          |
| ۸۷۱        | مسألهٔ رابع عشر : در اعواض است                |
| ۸۷۲        | تعریف عوض                                     |
| ۸۷۳        | وجوه استحقاق عوض برای عبد                     |
| ۸۷۳        | اول: در انزال آلام                            |
| ۸۷۳        | دوم: در تقویت منافع                           |
| ۸٧٤        | سوم: در انزال غموم                            |
| ۸۷۵        | چهارم: در موارد امر به الم رسانیدن            |
| ۸۷٥        | پنجم: در تمکین و تسلط غیر عاقل                |
| ۸۷٥        | بیان اختلاف گروههای چهارگانه کلامی در مقام    |

| ۸۷٦ | استدلال گروه اول                                                               |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۷٦ | استدلال گروه دیگر                                                              |
| ۸۷۷ | استدلال قاضى                                                                   |
| ۸٧٨ | جواب از مذهب اول                                                               |
| ۸٧٨ | جواب از مذهب دوم                                                               |
| ۸۷۹ | جواب از مذهب سوم                                                               |
| ۸۷۹ | جواب از مذهب چهارم                                                             |
| ۸۸٠ | وجوب عوض بر غیر خداوند در برخی موارد                                           |
| ۸۸۱ | وجوب دادرسی بر حقّ از مظلومان                                                  |
| ۸۸۲ | تمكين ظالم بدون عوض برحقٌ محال است                                             |
| ۸۸۳ | در کیفیت ایصال عوض به مستحقی                                                   |
| ۸۸٥ | احكام عوض                                                                      |
| ۸۸٥ | اول: عدم دوام عوضا                                                             |
| ۸۸۷ | دوم: تفاوت عوض با ثواب ثواب                                                    |
| ۸۸۸ | سوم: عدم معین بودن منافع عوض در امر خاصّ ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| ۸۸۹ | چهارم: عدم جواز اسقاط حُقّ عوض و هبهٔ آن                                       |
| ۸۸۹ | تعریض و نقد علامه بر خواجه در مقام                                             |
|     | ىنحم: لزوم تزايد عوض بوخداوند تا حدّ رضايت، و لزوم برابري آن                   |
| ۱9. | د عدف انسانها                                                                  |
| 191 | مسألهٔ خامس عشر: در آجال است در آجال است                                       |
| 197 | لطف بودن مرگ در وقت خاص ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                  |
| 197 | تعریف اجل                                                                      |
| 197 | در بیان حکم مقتول                                                              |
| 198 | ر<br>لطف بودن اجل برای غیرمکلّف                                                |
| 190 |                                                                                |
| 190 |                                                                                |
| 197 | جو از سعی در تحصیل رزق                                                         |

| <b>197</b> | نفی قول متصوفه در مقام                             |
|------------|----------------------------------------------------|
| ۸۹۸        | مسألهٔ سابع عشر : در اسعار است                     |
| ۸۹۸        | در معنی سعر                                        |
| ۸۹۹        | در معنی ارزانی                                     |
| ۹.,        | مسألهٔ ثامنه عشر : در اصلح است                     |
| ۹.,        | وجوب فعل اصلح بأ وجود داعی و انتفاء صارف بر خداوند |
| 9.7        | عدم لزوم فعل اصلح بر خداوند از نظر قوشجی           |
| ۹.۴        | پاسخ نیریزی ب <b>ه قوشجی</b>                       |
| ٩٠٨        | تحلیل میرسید احمد علوی در ذیل عبارت تجرید          |
| <b></b>    |                                                    |
| 914        | ■ مقصد چهارم : در نبقت                             |
| 910        | مسألهٔ اول : در حسن بعثت است                       |
| 910        | در بیان معنی لغوی نبوّت                            |
| 917        | در معنی نبی                                        |
| 917        | خصائص نبی                                          |
| 411        | حسن بعثت انبيا                                     |
| 911        | اعتبار فوائد و مصالح در وجود نبیّ                  |
| 919        | استفاده از نبیّ در امور دور از عقل                 |
| 919        | نبی مقرّر احکام تنظیم جامعه است                    |
| 919        | تعليم صنايع از ناحيهٔ نبتي                         |
| 97.        | تكميل اخلاق توسطٌ نبيّ                             |
| 97.        | دفع شبههٔ براهمه در نفی بعثت انبیاء                |
| 971        | مسألهٔ ثانیه : در وجوب بعثت است                    |
| 971        | مسألهٔ ثالثه : در وجوب عصمت است                    |
| 977        | اختلاف اقوال متكلمان در اين مسأله                  |
| 779        | ادلهٔ امامیه بر وجوب عصمت                          |
| 9 74       | صفات معتبر در نبی سین معتبر در نبی                 |

| 378 | سألهٔ رابعه : در طریق معرفت صدق نبی است(ص)                             |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| 978 | تعریف معجزه                                                            |
| 970 | شروط معجزه شروط معجزه                                                  |
| 977 | سألهٔ خامسه : در ذكركرامات است                                         |
| 977 | در بیان ارهاص در بیان ارهاص                                            |
| 970 | پاسخ به ادلهٔ نفی کرامات                                               |
| 979 | ارهاص یا معجزات قبل از بعثت ارهاص یا معجزات قبل از بعثت                |
| 94. | اعجاز عکس در کاذبین                                                    |
| 927 |                                                                        |
| ٩٣٣ | داشتن شریعت در نبوت واجب نیست ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰    |
| 944 | مسألهٔ هفتم: درنبوّت نبیما حضرت محمّد (ص) است                          |
| 378 | اقسام معجزه پیامبر نامبر این با تا |
| 379 | اول: معجزه قرآن                                                        |
| 940 | دوم: معجزات غیر قرآن   دوم:                                            |
| 940 | ظهور آب از بین انگشتان حضرت                                            |
| 940 | ظهور آب چاه حدیبیه                                                     |
| 940 | ظهور آب در چاه خشک ظهور آب در چاه                                      |
| 927 | عدم کاهش غذا در ضیافت حضرت                                             |
| 947 | ضیافت حضرت در روز خندق                                                 |
| 947 | تسبیح ریگ در دست حضرت در دست حضرت                                      |
| 947 | شهادت گرگ گرگ                                                          |
| 947 | شكوه ناقه شكوه ناقه                                                    |
| 947 | درمان رَمد حضرت على (ع)درمان رَمد حضرت على (ع)                         |
| 944 | استجابت دعای حضرت در حق حضرت امیر(ع)                                   |
| 444 | شق القمر شق القمر                                                      |
| ۸۳۸ | حرکت درخت                                                              |
| 949 | سته ن حنّانه                                                           |

| 949   | اخبار مغیبات                                       |
|-------|----------------------------------------------------|
| 949   | اخبار از قتل امام حسين(ع)                          |
| 949   | اخبار از قتل ثابت بن قیس                           |
| 949   | اخبار از فتح مصر                                   |
| 949   | اخبار از ادعای کاذب نبوت مسیلمه و عیسی             |
| 949   | اخبار از قتل ذوالثديه                              |
| 98.   | نفرین در حق عتبه                                   |
| 98.   | اخبار از فوت نجاشی                                 |
| 98.   | اخبار از شهادت جعفر و ابن رواقه                    |
| 981   | اخبار از قتل عمار یاسر                             |
| 981   | اخبار از قتال با ناکثین، قاسطین و مارقین           |
| 739   | اقوال وارد در بارهٔ کیفیت اعجاز قرآن               |
| 739   | فصاحت و اسلوب                                      |
| 739   | صرفه                                               |
| 739   | دلیل مثبتین                                        |
| 924   | ردٌ نظريه صرفه                                     |
| 924   | وقوع نسخ در شریعت مصطفوی                           |
| 988   | ابطال نظریه یهود و وقوع نسخ در شریعت موسوی         |
| 920   | نفي دليل تأبيد يهود                                |
| 927   | ردّگفتار نصارا بر عدم شمول نبوت مصطفوی             |
| 981   | در مكلف بودن يأجوج و مأجوج                         |
| 9 2 9 | افضلیت انبیاء بر ملائکه                            |
|       |                                                    |
| 901   | ■ مقصد پنجم: در امامت                              |
| 904   | مسألهٔ اوّل: آن که نصب امام واجب است بر خدای تعالی |
| 908   | استدلال عقل بر وجوب نصب امام                       |
| 308   | جواب از شبههٔ وارد در مقام                         |

| 900            | پاسخ شبههٔ شارح قدیم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 907            | سألهٔ ثانیه : در این است که امام واجب است معصوم باشد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 907            | دليل اول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 900            | دليل دوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 901            | دليل سومدين المسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 901            | دلیل چهارمدلیل چهارم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 901            | دليل پنجمدليل پنجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 909            | سألهٔ ثالثه: دراین است که امام واجب است که افضل از غیرش باشد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 97.            | سألهٔ چهارم : در وجوب نصّ بر امام است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 97.            | دليل اولد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 97.            | دليل دومدليل دوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 971            | ردٌ اجماع اهل سنت و خلافت ابوبكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| بن اب <i>ی</i> | سألة خامسه : در اين است كه امام بعد از نبى ـ صلى الله عليه و آله ـ بلافصل على ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 975            | طالب است، عليه السّلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 974            | دلیل اول: توافق عصمت و نصّ بر خلافت حضرت علی(ع)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 910            | دلیل دوم: وقوع نصّ جلی بر خلافت حضرت علی(ع)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 970            | حديث اول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 970            | حدیث دوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 977            | حديث سوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 977            | حدیث چهارم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 977            | حدیث پنجم بنجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 977            | حدیث ششم شم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 478            | برخی شبهات اهل سنت المنت |
| 979            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 979            | پاسخ دوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 779            | شبههٔ وارد در علت عدم جنگ حضرت علی(ع) با خلفا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 47             | پاسخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| 474 | دلیل سوم: آیات قرآن دوارد در شأن حضرت علی(ع)                                 |
|-----|------------------------------------------------------------------------------|
| 77  | دلیل چهارم: حدیث متواتر غدیر                                                 |
| ۹۷۷ | وجه استدلال روایت مذکور                                                      |
| ۹۸۰ | دليل پنجم: حديث متواتر منزلت                                                 |
| 718 | وجه استدلال از نظر علامهٔ حلّی                                               |
| 914 | دلیل ششم: استخلاف حضرت علی(ع) در مدینه                                       |
| 918 | ردّ شبههٔ وارد در مقام                                                       |
| 910 | دلیل استطرادی شارح در مقام                                                   |
| 917 | دلیل هفتم: حدیث وارد در قضای دین حضرت                                        |
| 911 | دليل هشتم: افضليت حضرت على(ع) از غير                                         |
| 911 | دلیل نهم: معجزات صادر از حضرت علی(ع)                                         |
| 911 | گشودن درب خیبرگشودن درب خیبر                                                 |
| 911 | گفتگو با مادرگفتگو با مادر                                                   |
| ۹۸۸ | تکان دادن سنگ بسیار بزرگ                                                     |
| ۹۸۸ | جنگ با جنّ                                                                   |
| 919 | ردّ الشمس                                                                    |
| 919 | دلیل دهم: از طریق برهان خلف                                                  |
| 99. | دليل يازدهم: معيت با صادقان                                                  |
| 99. | دلیل دوازدهم: امر به اتباع اولی الامر                                        |
| 991 | سألهٔ سادسه: در ادلّهٔ دالّه بر عدم امامت غیر حضرت امیر ـ علیه السّلام ـ است |
| 991 | دليل عام                                                                     |
| 991 | سبق كفر مدعيان خلافت بر ايمانشان                                             |
| 994 | ادلهٔ نفی خلافت از ابوبکر                                                    |
| 994 | دلیل اول: منع ارث از پیامبر                                                  |
| 398 | توجیهات وارد در حدیث عدم ارث از انبیا                                        |
| 497 |                                                                              |
| 197 | دلیل دوم: منع از فدکت<br>تأیید دلیلتا                                        |

| 1     | ىكايت فضال و ابوحنيفه                                                            |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 17    | ليل سوم: غضب حضرت زهرا ـ سلام الله عليها ـ بر ابوبكر                             |
| ١٠٠٤  | مدم ورودکذب در اهل البیت به مفاد آیه تطهیر                                       |
| 10    | لیل چهارم: شهادت وی بر علیه خودش                                                 |
| 10    | لیل پنجم: شهادت وی بر تسلط شیطان بر او                                           |
| 17    | لیل ششم:گفتار عمر بر علیه خلافت وی ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰          |
| 17    | لیل هفتم: شک خود وی در استحقاق بر خلافت                                          |
| ١٧    | دلیل هشتم: مخالفت با نبی در شیوهٔ استخلاف و امارت دادن ۲۰۰۰۰۰۰۰۰                 |
| ۱۰۰۸  | دليل نهم: تخلّف از حكم نبي بر التحاق به سپاه اسامه                               |
| 1.17  | دلیل دهم: عدم استحقاق بر تولّی امری در زمان رسول خدا                             |
| 1.14  | دلیل یازدهم: عدم علم وی به احکام                                                 |
| 1.14  | قطع دست چپ درد فطع دست چپ درد این درد این تا |
| 1.14  | حکم به احراق سلمی                                                                |
| 1.18  | عدم علم به كلالهعدم علم علم به كلاله                                             |
| 1.18  | عدم علم به ابًاعدم علم به ابًا                                                   |
| 1.18  | عدم علم به مياث حدّه                                                             |
| 1.18  | عدم اجرای حدّ عدم اجرای حدّ هم احرای حدّ است                                     |
| 1.10  | دلیل دوازدهم: وصیت بر دفن در خانهٔ پیامبر و احراق بیت فاطمه(ع)                   |
| 1.7.  | ادلَّهٔ نفی خلافت از عمر ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                   |
| ١٠٢٠  | اول: عدم علم وی به احکاما                                                        |
| ١٠٢٠  | سنگسار زن آبستن و زن دیوانه                                                      |
| 1.41  | افترای هذیان وی به رسول خدا                                                      |
| • 74  | دوم: عدم علم وی به قرآن در مرگ پیامبر                                            |
| • 7 & | سوم: افضلیت فقاهت حتی زنان بر وی ،۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰            |
| ٤٢٠   | عدم وی به عدم اشکال در سنگینی مهر زنان                                           |
| • ٢0  | چهارم: تعدّی وی در بیتالمال ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                |
| • ٢0  | اعطای سهم بیشتر به زنان پیامبر                                                   |

| 1.70  | عدم اعطای خمس اهل البیت اعطای خمس اهل البیت           |
|-------|-------------------------------------------------------|
| 77.1  | پنجم: عدم علم وي به احكام شرعي                        |
| 77.1  | حکم به احکام متخالف                                   |
| 77.1  | تفضيل مهاجرين بر انصار                                |
| 77.1  | نهی از دو متعه                                        |
| ٧٢٠ ا | ششم: حصر خلافت در شش نفر بر خلاف عمل خلیفهٔ قبل       |
| ۸۲۰۱  | حکایت شورا به روایت علامه حلّی                        |
| 1.79  | حكايت شورا به روايت مؤلّف                             |
| ١٠٢٠  | حکایت شورا به روایت طبری                              |
| ۱۳۱   | حكايت شورا به روايت منهاج الكرامة                     |
| 1.47  | هفتم: پاره کردن نامه فاطمه (ع) دربارهٔ فدک            |
| 1.44  | ادلَّهٔ نفی خلافت از عثمان                            |
| 34.1  | اول: نصب امرای فاسق بر مسلمین                         |
| 1.40  | دوم: تعدّی در بیتالمال و تفضیل بیجای بعضی             |
| 1.40  | سوم: تعیین غرقگاه بر خود                              |
| 74.1  | چهارم: ضرب و شتم صحابه                                |
| 1.40  | پنجم: اسقاط حدّ از برخی فساق                          |
| 1.40  | ششم: طعن صحابه بر عثمان                               |
| ۱۰۳۸  | سألهٔ هفتم: در این است که علی (ع) افضل از صحابه است   |
| 1.49  | اول: وی از همه بیشتر جهاد نموده و بیشتر صدمه دیده است |
| 1.49  | منزلت وی در غزوه بدر                                  |
| ٠٤٠   | منزلت وی در غزوهٔ احد                                 |
| 13.1  | منزلت وی در غزوهٔ خندق                                |
| 1.51  | منزلت وی در غزوهٔ خیبر                                |
| 73.1  | منزلت وی در غزوهٔ حنین                                |
| . 22  | دوم: وی اعلم از همه بود                               |
| . 80  | ۱ ـ شدت ذکاء۱                                         |

| 1.50 | ۲ ـ عدم اشتباه وی در احکام و رجوع خلفا به او                          |
|------|-----------------------------------------------------------------------|
| 1.57 | ۳ ـ قاضى ترين فرد است                                                 |
| ۱۰٤۸ | ٤ ـ استناد تمام علما به او                                            |
| ۱۰٤۸ | ۵ ـ اقرار وی بر اعلمیت از غیر                                         |
| 1.59 | سوم: دلالت آية آل عمران                                               |
| ١٠٥٠ | چهارم: وی سخی ترین فرد بود                                            |
| 1.01 | پنجم: وی زاهدترین فرد پس از رسول خدا بود                              |
| 1.04 | ششم: وی عابدترین فرد بود                                              |
| 1.04 | هفتم: وی حلیم ترین فرد بود                                            |
| 1.00 | هشتم: وی خلیق ترین فرد بود                                            |
| 1.07 | نهم: وی اقدم مردم در ایمان بود                                        |
| 1.07 | اشکال عامّه در عدم بلوغ حضرت در وقت ایمان آوردن                       |
| 1.07 | پاسخ                                                                  |
| 1.09 | دهم: وی فصیح ترین فرد بود                                             |
| ٠٢٠١ | یازدهم: وی درست رأی ترین فرد بود                                      |
| 17.1 | دوازدهم: وی حریص ترین فرد در اجرای حدود الهی بود                      |
| 15.1 | سیزدهم: وی حافظ ترین مردم به کتاب الله بود مینددهم.                   |
| 75.1 | چهاردهم: اخبار وی از مغیبات                                           |
| 75.1 | اخبار به قتل ذوالثوية                                                 |
| 77.1 | عدم عبور اهل نهروان                                                   |
| 1.74 | اخبار از قتل خود و غیر                                                |
| 37.1 | اخبار مردی از حال خالد                                                |
| ١٠٦٥ | اخبار از قاتل حضرت امام حسين(ع) ٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ٥٢٠١ | پانزدهم: وي مستجاب الدعوه بود                                         |
| 77.1 | دعای وی بر بسربن ارطاهٔدعای وی بر بسربن ارطاهٔ                        |
| 177  | دعای وی بر عمراندعای وی بر عمران                                      |
| 77.  | دعای وی بر انس بن مالک                                                |
|      |                                                                       |

| 1.77         | زید بن ارقم                                                      |
|--------------|------------------------------------------------------------------|
| <b>V</b> F•1 | شانزدهم: ظهور معجزات از وی                                       |
| <b>1.7</b> V | هفدهم: وی نزدیک ترین فرد به رسول خدا بود                         |
| ۸۲۰۱         | هجدهم: وي برادر رسول خدا بود                                     |
| ۸۲۰۱         | نوزدهم: وجوب محبت وی بنابر قرآن                                  |
| 1.79         | بيستم: فضيلت حضرت در حضرت بنابر آيه «صالح المؤمين»               |
| ١٠٧١         | بیست و یکم: وی در منزلت مساوی انبیاء بود                         |
| 1.41         | بیست و دوم: فضیلت حضرت بر غیرش بنابه مفاد حدیث طیر، منزلت و غیره |
| 1.71         | شبههٔ اول: در حدیث طیر                                           |
| 1.7          | شبههٔ دوم: در حدیث طیر                                           |
| 1.7          | پاسخ شبههٔ اول                                                   |
| 1.45         | پاسخ شبههٔ دوم                                                   |
| 1.45         | فضیلت وی بنابر حدیث غدیر خم                                      |
| 1.40         | شبهه در تفسیر مولی خبر غدیر                                      |
| 1.40         | پاسخ                                                             |
| 7            | فضیلت وی در روایت سید عرب                                        |
| 1.44         | فضیلت وی در حدیث منزلت                                           |
| ١٠٧٧         | فضیلت در تزویج با فاطمه(ع)                                       |
| 1.44         | فضیلت وی در حدیث خیر البشر                                       |
| ١٠٧٨         | بیست و سوم: علی(ع) هرگز کافر نبود                                |
| ١٠٧٨         | بیست و چهارم: بهرهمندی بسیاری از مسلمانان از وی                  |
| 1.49         | بیست و پنجم: وجود کمالات نفسانی، بدنی و خارجی در وی              |
| 1.49         | كمالات نفسانى و بدنى                                             |
| ۱۰۸۰         | كمالات خارجي نسب وي                                              |
| ۱۰۸۰         | تزويج با فاطمه(ع)                                                |
| ۱۰۸۱         | كمال فرزندان وى                                                  |
| ١٠٨٤         | سألهٔ هشتم: در امامت باقى ائمه است عليهم السلام                  |

| ١٠٨٥    | اول: نقل متواتر                                      |
|---------|------------------------------------------------------|
| ١٠٨٥    | دوم: عصمت در آنهادوم:                                |
| ۲۸۰۱    | سوم: وجودکمالات نفسانی و بدنی در ایشان               |
| ۲۸۰۱    | مسألهٔ نهم : در ذكر احكام مخالفين                    |
| ١٠٨٧    | مبارزان با على كافرند و مخالفانش فاسق                |
| 1.91    | ■ مقصد ششم : در معاد و وعد وعید است                  |
| 1.91    | تعریف لغوی و اصطلاحی معاد                            |
| 1.41    | مسألهٔ اول : در امكان خلق عالم ديگر غير اين عالم     |
| 1.97    | شبهات وارد در امتناع خلق عالم دیگر                   |
| 1.97    | اول: نقض كرويت زمين                                  |
| 1.97    | پاسخ                                                 |
| 1.94    | دوم: وجوب دوام هستی در عالم دیگر                     |
| 1.94    | پاسخ                                                 |
| 1.94    | مسألهٔ ثانیه: در صحّت عدم است از برای عالم           |
| 1.94    | امکان وجودی عالم مسوّٰق معدوم شدن آن است             |
| 1.98    | گفتار كراميه و جاحظ در استى له عدم عالم              |
| 1.98    | مسألهٔ ثالثه : در وقوع عدم و كيفيّت آن است           |
| ۸۹۸     | دلیل نقلی معاضد معدوم شدن عالم است                   |
| 1 • 9 9 | اشاره به شبههٔ اعادهٔ معدوم                          |
| 11.1    | اقوال وارد در فنا                                    |
| 11.7    | ادله امتناع قيام فنا به جواهر                        |
| ۲۱۰۳    | لزوم انقلاب حقیقت و تسلسل در قبول فناء قائم به جواهر |
| ۲۰۱۱    | ابطال قول به بقاء قائم بالذات                        |
| 11.9    | لزوم دور مصرح و مضمر در اثبات بقاء قائم بالذات       |
| 111.    | مسألهٔ رابعه : در وجوب معاد جسمانی است               |
| 1112    | ادله و جو ب معاد                                     |

| 1118 | اول: وجوب وفای به وعد و وعید از جانب خداوند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1112 | دوم: لزوم پاداش عباد بریان میاد بریان در میاد بریان میا |
| 1110 | در شناختن مبعوث در قیامت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1110 | وجوب اعادهٔ اجزای اصلیه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1110 | نقض گفتار فلاسفه در معاد جسمانی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1117 | شبهات وارد در امتناع معاد جسمانی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1117 | اول: لزوم خرق افلاک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1117 | دوم: عدم كرويت عالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1117 | سوم: دوام احراق با بقا و حیات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1117 | چهارم: تولد افراد بدون ابوین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1117 | پنجم: تناهی قوای جسمانی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۱۱۸ | پاسخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1114 | سألهٔ خامسه : در ثواب و عقاب است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1119 | تعریف ثواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1119 | تعریف مدح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1119 | تعریف عقاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1119 | تعریف ذم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1119 | استحقاق مکلف بر این امور چهارگانه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1119 | شرط استحقاق ثواب و مدح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 117. | بیان تحلیلی علامه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1171 | بیان بهشتی در شرح شرط استحقاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1177 | ادله استحقاق ذم و عقاب در انجام قبیح و اخلال به واجب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1174 | شبههٔ وارد در عدم استحقاق ذم در اخلال به واجب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1174 | پاسخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1172 | اعتبار نفع در تكاليف شرعى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 3711 | نقل کلام بلخی در عدم آن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1172 | پاسخ اول به بلخی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| 1178 | پاسخ دوم به بلخی                                                                |
|------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 1170 | اعتبار مشقت در استحقاق ثواب                                                     |
| 1170 | عدم اعتبار رفع ندامت در استحقاق ثواب                                            |
| 1170 | عدم اعتبار انتفاء نفع عاجل در استحقاق ثواب                                      |
| 1177 | تحقیق میرداماد در وجه فعل                                                       |
| 1174 | مسألهٔ سادسه: در صفات ثواب و عقاب است                                           |
| 1177 | اعتبار تعظیم و اهانت در پاداش ثواب و عقاب                                       |
| 117  | ادلهٔ دوام ثواب و عقاب                                                          |
| 1179 | اولا                                                                            |
| 1179 |                                                                                 |
| 1179 | سوم                                                                             |
| 114. | وجوّب خلوص ثواب و عقاب از شوائب                                                 |
| 114. | تحقیق حاج محمود در مقام                                                         |
| 1147 | شبهات وارد در اعتبار غموم در اهل بهشت و سرور در اهل نار                         |
| 1148 | اعتبار توقف ثواب بر شرط                                                         |
| 1145 | استحقاق ثواب و عقاب در همان حال انجام عمل عمل وعقاب در                          |
| 1141 | ابطال اقوال وارد در مقام                                                        |
| 1140 | مسألهٔ سابعه: در احباط و تكفير است                                              |
| 1140 | ابطال قول به احباط                                                              |
| 1140 | خلاصهٔ ادّعا در مقام                                                            |
| 1140 | نظریه ابوعلی                                                                    |
| ۱۱۳۸ | نظريهٔ ابوهاشم نظریهٔ ابوهاشم                                                   |
| 1149 | بیان شرّاح دیگر از مشربهای سهگانه در مقام ،۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| 1181 | ابطال نظریه ابوهاشم در موازنه                                                   |
| 7311 | مسألهٔ ثامنه: در انقطاع عذاب اصحاب كباير است                                    |
| 1124 | تعریف گناه صغیره و کبیره درین گناه صغیره و کبیره                                |
| 1124 | ادله انقطاع عقاب اصحاب كباير                                                    |

| اولا                                                            |
|-----------------------------------------------------------------|
| اول                                                             |
| بیان معتزله در عدم انقطاع عقاب                                  |
| حكم اطفال و مجانين                                              |
| مسألهٔ تاسعه : در جواز عفو است                                  |
| دليل اول                                                        |
| دليل دوم                                                        |
| دٺيل سوم                                                        |
| دلیل نقلی جواز عفودلیل نقلی جواز عفو                            |
| مسألهٔ عاشره: در شفاعت است                                      |
| معنی شفاعت                                                      |
| ابطال نظریه زیادت در شفاعت                                      |
| پاسخ استدلالهای چهارگانه نظریه زیادت منافع در شفاعت             |
| ثبوت شفاعت در معنی اسقاط مضرّت                                  |
| مسألهٔ یازدهم : در وجوب توبه است                                |
| وجوب ندامت تائب در توبه                                         |
| عدم جواز توبه از برخی افعال گناه خود                            |
| جواز توبه از برخی افعال با حسن اعتقاد به برخی دیگر از افعال خود |
| جواز توبه از برخی افعال با اعتقاد به عظمت قبح آن فعل            |
| خلاصهٔ کلام                                                     |
| مسألهٔ ثانی عشر: در اقسام توبه است                              |
| وجوب عذرخواهی از غیبت شده با رسیدن غیبت به او                   |
| در عدم اعتبار اجمال و تفصیل توبه                                |
| عدم اعتبار تجدید توبه با یادآوری مجدّد آن                       |
| عدم اعتبار لزوم توبه با حصول علت گناه به تنهایی                 |
| عدم سقوط عقاب با توبه                                           |
| ادلهٔ معتزله در وجوب سقوط عقاب                                  |
|                                                                 |

| 3711 | پاسخ به معتزله                                                    |
|------|-------------------------------------------------------------------|
| ١١٦٥ | دلیل مرجئه بر سقوط عقاب تفضّلاً                                   |
| ١١٦٥ | پاسخ به مرجئه                                                     |
| 1177 | سألهٔ ثالثه عشر: در باقی مباحث متعلّق به توبه است                 |
| 7771 | توبه موجب اسقاط عقاب است نه موجب ثواب                             |
| 1177 | ادلهٔ سهگانه نظر مختار                                            |
| 1177 | دلیل مخالفین و نقد آن                                             |
| 1174 | مسألهٔ رابع عشر: در عذاب قبر و میزان و صراط است                   |
| 1171 | استدلال مصنف بر امكان عذاب قبر                                    |
| 114. | نقل گفتار برخی در عدم عذاب قبر و سؤال آن                          |
| ۱۱۷۸ | وجوب تصدیق به میزان، صراط و حساب به واسطهٔ ادلهٔ نقلی آن          |
| 11/1 | چگونگی میزان                                                      |
| 11/1 | چگونگی صراط                                                       |
| 11/7 | وجود بالفعل بهشت و دوزخ بنابر ادلهٔ نقلی                          |
| 11/7 | ادله قائلين به وجود بالفعل آنها                                   |
| 117  | دليل اول نفي وجود بالفعل آنها                                     |
| ۱۱۷۳ | پاسخ پاسخ                                                         |
| ۱۱۷۳ | دلیل دوم نفی وجود بالفعل آنها                                     |
| ۱۱۷۳ | پاسخ پاسخ                                                         |
| 1148 | مسألهٔ خامسه عشر : در ایمان و احکام آن است                        |
| 1178 | لزوم تصدیق قلبی و لسانی باهم در ایمان                             |
| 1170 | معنی کفر، فسق و نفاق                                              |
| 1170 | اعتبار ایمان در فاسق                                              |
| 1177 | مسألهٔ سادس عشر: در امر معروف و نهی منکر است                      |
| 7/1/ | وجوب امر به معروف و نهی از منکر۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰  |
| 7/1/ | حکم آسیب رسانیدن در حکم فوق ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| 1177 | وجوٰبِ سمعی امر به معروف و نهی از منکر نه عقلی آن                 |

| ۱۱۷۸ | شرائط امر به معروف و نهی از منکر  |
|------|-----------------------------------|
| 1144 | اول: علم به حكم فعل               |
| 11/9 | دوم: اعتبار تأثیر در آن           |
| 11/9 | سوم: انتفای مفسده در انجام آن     |
| 11/9 | عدم جواز شرعی تجسس در نهی از منکر |

## آيات

ابن امّ انّ القوم استضعفوني و كادوا يقتلونني، ٩٨٢

اتهلكنا بما فعل السفهاء منّا، ٧٧١

اجيبوا داعي الله، ٨١٠

اذاً لذهب كل آله بما خلق و لعلا بعضهم على بعض سبحان الله عمّا يصفون، ٢٤٥ اذهبا الى فرعون انّه طغى فقولا له قولاً لينا لعلّه يتذكّر أو يخشى، ١١٤٤

استجيبوا لله و للرّسول، ٨١٠

استعينوا بالله، ٨١٠

اطيعوا الله و اطيعوا الرّسول و اولى الامر منكم، ٩٥٨

اعدّت للكافرين، ١١٧٢

اعدّت للمتّقين، ١١٧٢

اعملوا ما شئتم، ۸۱۰

أغرقوا فادخلوا ناراً، ١١٦٩

أفإن مات أو قتل انقلبتم على اعقابكم، ١٠٢٤

افمن يهدى الى الحق احق ان يتبع امّن لايهدى الآان يهدى فمالكم... ٩٦٠

اکلها دائم، ۱۱۷۲

الأامراته قدر ناها من الغابرين، ٨٢٠

الّذي احسن كلّ شيء خلقه، ٨٠٩

الَّذي خلق الموت و الحياة، ٦٢٢

الَّذين ينفقون اموالهم باللَّيل و النَّهار سرّاً و علانية، ١٠٥٠

الكافرون هم الظّالمون، ٩٦٤

الله خالق كلّ شيء، ٨٠٧

الم تعلم أنّ الله على كلّ شيء قدير، ٧٤٦

المؤمنون و المؤمنات بعضهم اولياء بعض، ٩٧٥

النَّار يعرضون عليها غدوًّا و عشيًّا و يوم تقوم السَّاعة ادخلوا.... 117.

الى ربها ناظرة، ٧٧١

اليوم اكملت لكم دينكم، ٩٧٩

اليوم تجزون ما كنتم تعملون، ٨٠٨

اليوم تجزي كلّ نفس بما كسبت، ٨٠٨

انا آتیک به قبل ان یر تد الیک طرفک، ۹۲٦

انّا احللنا لك ازواجك اللاّتي اتيت اجورهنّ، ١٠٠١

انّ الّذين كفروا بعد ايمانهم، ٨٠٩

انّ الّذين يؤذون اللّه و رسوله لعنهم اللّه في الدّنيا و الاخرة و.... ٩٢٢، ٩٢٢

انّ الصّلوة تنهى عن الفحشاء و المنكر، ٨١١

انّ اللّه كان عفوّاًغفو راً، ١١٤٨

انّ اللّه لايظلم مثقال ذرّة، ٨٠٩

انّ اللّه لا يغفر ان يشرك به و يغفر مادون ذلك لمن يشاء، ١١٤٧

ان تصلّ احديهما فتذكّر احديهما الاخرى، ٢٤٨

ان جاكم فاسق بنَبَأ فتبيّنوا، ١٠٣٣

انّک میّت و انّهم میّتون، ۱۰۲۳، ۱۰۲۶

انّما امره اذا اراد شيئاً ان يقول له كن فيكون، ٢٠٠٥

انَّما وليَّكم اللَّه و رسوله و الَّذين آمنوا الذِّين يقيمون الصَّلوة و يؤتون الزَّكوة و هم راکعون، ۹۷۳، ۹۷۲

انّما يريد الله ليذهب عنكم الرّجس اهل البيت و يطهّركم تطهيراً، ٩٦٥، ٩٩٨ انّه فكّر و قدّر فقُتل كيف قَدّر ثمّ قُتل كيف قدّر ثمّ نظر، ٩٤٣

ان هي الآفتنتك، ٨٢٩

ان يتبعون الآالظّن، ٨٠٨

انّه، جاعلک للنّاس اماماً قال و من ذرّيتي، ٩٥٥، ٩٦٣

او تقول حین تری العذاب لو ان لی کرّة، ۸۱۱

اولئك الّذين اشتروا الحيوة الدّنيا، ٨٠٩

او لايرون انّهم يفتنون في كلّ عام مرّة او مرّتين ثمّ لايتوبون و لاهم يذكّرون، ٨١٠

او لم یکف بربّک انه علی کلّ شیء شهید، ۷۱۵، ۷۱۵

او ليس الّذي خلق السّموات و الارض بقادر على ان يخلق مثلهم بلى و هو الخلاّق العليم، ١٠٩٢

أفي الله شكّ فاطر السموات و الارض، ٢٤٥

أنفسكم، ٩٨٥

أنفسنا، ٩٨٥

أيحبّ احدكم ان يأكل لحم أخيه ميتاً، ١١٦١

بل سوّلت لكم انفسكم، ١٠٨

بل کنتم مجرمین، ۸۱۱

تضل بها من تشاء، ۸۲۹

حتّى يغيّروا ما بانفسهم، ٨٠٨

ذلك تقدير العزيز العليم، ٩١١

ذلك لهم خزى في الدّنيا، ١١٦٨

ربّ ارجعون، ۸۱۱

ربّ اشرح لی صدری، ۹۷۲

ربّ انّی اعوذ بک ان اسئلک ما لیس لی به علم، ۸۱۱

ربّنا اخرجنا منها، ۸۱۱

ربّنا ظلمنا انفسنا، ۸۱۱

سأل سائل به عذاب واقع للكافرين ليس له دافع من الله ذي المعارج، ٩٧٨ سبحانك انّــي كنــت من الظّالميــن، ٨١١

سنشد عضدک باخیک، ۹۷٦

سيقول الّذين اشركوا لو شاء اللّه ما اشركنا و لا اباؤنا، ٨١٠

سیهدیهم، ۸۲۸

عسى ان يبعثك ربّك مقاماً محموداً، ١١٤٩

عندها جنّة المأوي، ١١٧٢

فاتوا بسورة من مثله، ٩٣٤

فاتوا بعشر سور مثله مفتريات، ٩٣٤

فاستعذ بالله من الشّيطان الرّجيم، ٨١٠

فاصلحوا، ۱۱۷۸

فاقطعوا أيديهما جزاءً بما كسبا، ١١٦٨

فانّ اللّه هو مولاه و جبريل و صالح المؤمنين، ١٠٦٩

فبما رحمة من الله لنت لهم، ٨١١

فجزاؤه جهنّم خالداً، ١١٤٦

فدعا ربّه انّي مغلوب فانتصر، ٩٧٢

فطوّعت له نفسه، ۸۰۸

فقضيهن سبع سموات في يومين، ٨١٩

فقل تعالوا ندع ابناءنا و ابنائكم و نساءنا و نسائكم و انفسنا و انفسكم، ١٠٤٩

فلَّما جاءهم ما عرفوا كفروا به، ١١٧٤

فلن يُضلّ اعمالهم، ٨٢٨

فما لهم عن التّذكرة معرضين، ٨٠٩

فمن شاء اتّخذ الى ربّه سبيلاً، ٨١٠

فمن شاء اتّخذ الى ربّه مآباً، ٨١٠

فمن شاء ذکره، ۸۱۰

فمن شاء فليؤمن و من شاء فليكفر، ٨١٠

فمن يعمل، ١١٤١

فمن يعمل مثقال ذرّه خيراً يره و من يعمل مثقال ذرّة شرّاً يره، ١١٣٧، ١١٤٠، ١١٤٥ فو يل للّذين يكتبون الكتاب بايديهم، ٨٠٨

قالت الاعراب آمنًا قل لم تؤمنوا و لكن قولوا اسلمنا، ١١٧٥

قالوا ربّنا امتّنا اثنتين و احييتنا اثنتين فاعترفنا بذنوبنا، ١١٦٩

قضى ربّك ان لاتعبدوا الآايّاه، ٨٢٧

قل انّما انا بشر مثلكم يوحى اليّ، ٩٥٩

قل لئن اجتمعت الانس و الجنّ على ان يأتوا بمثل هذا القرآن لاياتون بمثله و لو كان بعضهم لبعض ظهيراً، ٩٣٤

قل لااسئلكم عليه اجراً الآالمودّة في القربي، ١٠٦٨

قل لم تؤمنوا لكن قولوا اسلمنا، ١١٧٤

قل يا عبادى الله ان السرفوا على انفسهم لا تقنطوا من رحمة الله ان الله يغفر الذنوب حميعاً، ١١٤٨، ١١٤٨

كتب على نفسه الرّحمة، ٨٨٢

کلّ امریء بما کسب رهین، ۸۰۸

كلّ شيء هالك الآوجهه، ٧٨٣، ١٠٩٩، ١١٧٢، ١١٧٣

كلّما القي فيها فـوج، ٨١١

كلّما دخل عليها زكريّا المحراب و وجد عندها رزقاً، ٩٢٦

كلّ من عليها فان، ١٠٩٩

کلّ نفس بما کسبت رهینة، ۸۰۸

کن فیکون، ۷۸۳، ۹٦٥

كيف تكفرون بالله وكنتم أمواتاً فأحياكم ثمّ يميتكم ثمّ اليه ترجعون، ٨٠٩، ١١٦٩ لئلاّ يكون للنّاس على الله حجّة بعد الرّسل، ٩١٩

لئن اشركت ليحبطن عملك، ١١٣٤، ١١٣٥

لااقسم، ۷۷۱

لاظلم اليوم، ٨٠٩

لأنذركم به و من بلغ، ٩٤٧

لاينال عهدي الظّالمين، ٩٦٣، ٩٨٩، ٩٩١، ٩٩٦

لاينطق عن الهوى، ١٠٢٧

لتجزي كلّ نفس بما تسعى، ٨٠٨

لم تصدّون عن سبيل الله، ٨١٠

لم تلبسون الحقّ بالباطل، ٨٠٩

لمن شاء منكم أن يتقدّم أو يتأخّر، ٨١٠

لمن يشاء، ١١٤٨

لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة فاخذتكم الصّاعقة، ٧٧١

ليس على الّذين امنوا و عملوا الصّالحات جناح فيما طعموا، ١٠٤٦

ما ترى في خلق الرّحمن من تفاوت، ٢٣٥، ٢٤٥، ٩٠٩

ما خلقكم و لابعثكم الآكنفس واحدة ان الله سميع بصير، ٢٣٤

ما سلك كم في سقر قالوا لم نك من المصلّين، ٨١١

ما كان لى عليكم من سلطان الآان دعوتكم فاستجبتم لى، ٨٠٨

ما للظَّالمين من حميم و لا شفيع يطاع، ١١٥٠

ما منعک ألّا تسجد، ۸۰۹

ما ننسخ من آية او ننسها، ٧٤٦

من اجل ذلک کتبنا علی بنی اسرائیل، ۷۹٤

من جاء بالحسنة فله عشر امثالها، ٨٠٩

من كان في هذه اعمى فهو في الاخرة اعمى و اضلّ سبيلا، ١١٦٨

من يرد ان يضلّه يجعل صدره ضيّقاً حرجاً، ٨٠٧

من يعص الله و رسوله فانّ له نار جهنّم خالدين فيها ابداً، ١٠٣٣، ١١٤٥

من يعمل سوءاً يجز به، ٨٠٨

من يقتل مؤمناً متعمداً فجزاؤه جهنّم خالداً، ١١٤٦

و ابتغوا من فضل الله، ۸۹۷

و ابراهیم الّذی وفی، ۸۰۸

و اتّبعوا احسن ما انزل اليكم، ٨١٠

و اتيتم احديهن قنطار فلا تأخذوا منه، ١٠٢٤

و اجعل لی وزیراً من اهلی هرون اخی اشدد به ازری و اشرکه فی امری، ۹۸۱

و اذ قال ابراهيم أرنى كيف تحيى الموتى قال أو لم يؤمن قال بلى .....، ١١٠٠

و استيقَنَتها أنفُسُهُم، ١١٧٤

و السّابقون السّابقون اولئك المقرّبون، ١٠٥٩

والله خلقكم و ما تعملون، ۸۰۷

و النجم، ٩٤٠

و انّ الّذين يحبّون أن تشيع الفاحشة، ١١٧٩

و انذر عشير تک الاقربين، ٩٣٥، ٩٦٦، ١٠٥٨

و أنّ ربّك لذو مغفرة للنّاس على ظلمهم، ١١٤٨

و ان طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فاصلحوا بينهما فان بغت احديهما على الاخرى

فقاتلوا الّتي تبغي حتّى تفيء الى امر الله، ١١٧٧

و انفقوا ممّا رزقناكم، ٨٩٥

و ان كنتم في ريب ممّا نزّلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله، ٢٤٩

و انيبوا الى ربّكم، ٨١٠

و اولى الامر منكم، ٩٩٠

و ایّاک نستعین، ۸۱۰

و جحدوا بها و استيقنتها انفسهم، ١١٧٤

و جنّة عرضها السّموات و الارض، ١١٧٣

وجوه يومئذِ باسرة يظنّ ان يفعل بها فاقرة، ٧٧٣

وجوه يومئذ ناضرة الى ربّها ناظرة و وجوه يومئذ باسرة، ٧٧١

و حمله و فصاله ثلثون شهراً، ١٠٤٧

و ختم الله على قلوبهم، ٨٠٧

و سارعوا الى مغفرة من ربّكم، ٨١٠

و فصاله في عامين، ١٠٤٧

و قالوا لو شاء الرّحمن ما عبدناهم، ٨١٠

و قدّر فيها اقوٰتها، ٨٢٠

و قضى ربّك ان لاتعبدوا الآايّاه، ٨٢٠، ٨٢٥

و قضينا الى بنى اسرائيل فى الكتاب، ٨٢٠

و كونوا مع الصّادقين، ٩٩٠

```
و لاتجسّسوا، ۱۱۷۹
```

و لا تجعل مع الله الهاً آخر، ٩٥٩

و لاتزر وازرة وزر اخرى، ۸۰۸

و لاتنفعها شفاعة يوم لاتجزى نفس عن نفس شيئاً فما تنفعهم شفاعة.... ١١٥١

و لايشفعون الاّ لمن ارتضي، ١١٥١

و لايظلمون فتيلاً، ٨٠٩

ولا يلدوا الآفاجرا كفّارا، ٨٣٠

و لتكن منكم امة يدعون الى الخير و يامرون بالمعروف و ينهون عن المنكر، ١١٧٨

و لسوف يعطيک ربّک فترضي، ١١٤٨

و لقد علمتم الذين اعتدوا منكم في السّبت فقلنا لهم كونوا قردة خاسئين، ٨٦١

و لو انّا اهلكناهم بعذاب من قبله لقالوا ربّنا لولا ارسلت الينا رسولاً، ٨٥٥

و لو بسط الله الرّزق لعباده، ٨١١

و لو ترى اذ الظالمون موقوفون عند ربّهم، ٨١١

و لو ترى اذ المجرمون ناكسوا رؤوسهم، ٨١١

و لولا ان يكون النّاس امّة واحدة، ٨١١

و ما ارسلناك الآكافّة للنّاس، ٩٤٧

و ما ارسلنا من رسول الآبلسان قومه، ٩٤٨

و ما خلقنا السموات و الارض و ما بينهما الآبالحق، ٨٠٩

و ماذا عليهم لو آمنوا، ٨٠٩

و ما ربّک بظلاّم للعبید، ۸۰۹

و ما ظلمناهم، ۸۰۹

و ما كنّا معذّبين حتّى نبعث رسولاً، ٥٨٣، ٩٠٩

و ما للظَّالمين من انصار، ١١٥١

و ما منع النّاس ان يؤمنوا اذ جاءهم الهدى، ٨٠٩

و من اعرض عن ذکری، ۸۰۹

و من يرتدد منكم عن دينه فيمت و هو كافر فاولئك حبطت اعمالهم، ١١٣٤، ١١٣٦

و من يعص الله و رسوله و يتعدّ حدوده يدخله ناراً خالداً، ١١٤٦ و نحن نتربّص بكم بكم أن تصيبكم الله بعذاب من عنده، ١١٦٨ و ورث سليمان داود، ٩٩٣ و هم يصطرخون فيها، ٨١١

و هو الذي يصوّركم في الارحام كيف يشاء، ٤٤٦

و يطعمون الطعام على حبّه مسكيناً و يتيماً و اسيرا، ١٠٥٠

هل اتی، ۹۷۲

هل تجزون الاّ ماكنتم تعملون، ٨٠٨

هو الاوّل و الآخر، ١٠٩٩

يا آدم اسكن انت و زوجك الجنة، ١١٧٢

يا ايها الّذين آمنوا اطيعوا اللّه و اطيعوا الرّسول و اولى الامر منكم، ٩٩٠

يا ايّها الّذين آمنوا لاتدخلوا بيوت النّبي الآان يؤذن لكم، ١٠١٥

يا ايّها الّذين امنوا اتّقوا اللّه و كونوا مع الصّادقين، ٩٩٠

يا ايّها الرّسول بلّغ ما انزل اليك، ٩٧٨

يرثني و يرث من آل يعقوب، ٩٩٣

يعرفونه كما يعرفون ابنائهم و انّ فريقاً منهم ليكتمون الحقّ و هم يعلمون، ٩٧١

## احاديث

[الائمة]كلهم من قريش، ٩٨٦ احبِّ النَّاسِ الى رسول اللّه (ص) من الرجال على و من النساء فاطمة، ١٠٧٧ ادّخرت شفاعتي لاهل الكباير من امّتي، ١١٥٢ ادر الحق مع على كيف ما دار، ١٠٧٥ اشهد انّى سألت في مسجد رسول الله فلم يعطني احد شيئاً، ٩٧٥ افضل اعمال امتى يوم القيامة، ١٠٤٤ افضل الاعمال احمزها، ٩٥٠ اقضاكم على ، ١٠٤٧ اقیلونی فلست بخیرکم و علیٌ فیکم، ۱۰۰۵ الائمة من قريش، ٩٧١، ٩٨٦ الارض لا تخلو من حجة، ٩٦١ الحسنات يذهبن السّيئات ، ١١٦٧ الدّرجة السّفلي من الجنّة فوق السّماء السّابعة، ١١٧٢، ١١٧٤ الَّذين آمنوا وعلموا الصَّالحات لايستحلُّون محرَّماً، ١٠٤٦ الستُ اولى منكم بانفسكم، ١٠٧٦ الست أولى بكم من انفسكم ، ٩٧٧ السّلطان وليُّ مَن لا وليّ له، ٩٧٣ العلم في الصغر كالنقش في الحجر، ١٠٤٥ اللَّهم ادخل اليّ أحبّ اهل الارض اليك، ١٠٧١ اللهم قه الحرو البرد، ٩٣٨ اللَّهم وال من والاه و عاد من عاداه ....، ٩٧١

اما ترضى أن تكون منّى بمنزلة هارون من موسى .... ، ٩٨٤

اما ترضى يا على أن اكون اخاك، ٩٦٧

انا الصّديق الاكبر، و انا الفاروق الاعظم....، ١٠٥٦

انا اوّل المسلمين، ١٠٥٨

انا اوّل المؤمنين، ١٠٥٨

ان اخی و وزیری و خلیفتی فی اهلی و خیر من اترک بعدی....، ۱۰۷۷

انا سيد ولد آدم و على سيد العرب، ١٠٧٧

انّ اطفال الكفّار كانت في الجنّة خادمين لاهلهم، ٨٣٠

انّ اللّه اصطفى من ولد اسمعيل قريشا و اصطفى من قريش هاشما ، ١٠٦٧

ان الله \_ تعالى \_ اختار اباك فجعله نبياً و بعثه، ١٠٧٦

انّ اللّه \_عزّ و جلّ \_ يغضب لغضب فاطمة و يرضى لرضاها ، ١٠٠٢

انا و انت ابوا هذه الامة و لعن الله من عق اباه، ٨٣٤

انت الذائذ عن حوضي يوم القيامة....، ١٠٨٣

انت منّى بمنزلة هارون موسى الآانّه لانبيّ بعدى.... ، ٩٨٠، ١٠٧٤

انتهيت الدّعوة اليّ و الي على لم يسجد احدنا ..... ، ٩٦٤

انّ لی شیطاناً یعترینی، ۱۰۰۵

انّما الاعمال بالنّيات ..... ١١٢٦

انما فاطمة بضعة منّى يوذيني، ٩٩٦

ان یکون بعده اثنی عشر خلیفة عدد نقباء بنی اسرائیل ، ۱۰۸۵

اوّل ما خلق الله العقل ، ٤٠١

اول من يرد على الحوض اهل بيتي ، ١٠٥٦

ايتوني بكتف و دواة اكتب لكم كتاباً....، ١٠٢٢

تقاتل الناكثين و القاسطين و المارقين، ١٠٨٦

جعل الله ما كان من شداك حظّاً لسيئتك،....، ٨٧٢

جهّزوا اسامة لعن الله من تخلّف عن جيش اسامة، ١٠١٠

حق على بن ابي طالب على هذه الامّة كحق الوالد على ولده، ٨٣٤

خير من اخلفه بعدي على بن ابي طالب، ١٠٧٧

زوّجتک اقدمهم سلما و اکثرهم علما، ۱۰۵۸

سافروا تغنّموا، ۸۹۷

سلّموا على على بامرة المؤمنين، ٩٦٦

سلوني عن طرق السماء فاني اعرف بها من طرق الارض، ١٠٤٨

سيّدة نساء العالمين في الجنّة أربعة، ١٠٨١

ضربة علىّ خير من عبادة الثّقلين ، ١٠٧٩، ١٠٤١

على أقضاكم، ٩٩٥

على اقضانا، ٩٩٥

عليّ بن ابي طالب اقدم امّتي سلماً، و اكثرهم علماً....، ٩٦٨

على بن ابي طالب وصيى افضل الاوصياء، ١٠٧٨

علىّ خير البشر فمن ابي فقد كفر، ١٠٧٨

على مع الحقّ و الحق مع على يدور معه حيثما دار ....، ٩٧١

فاطمة بضعة منّى فمن آذاها فقد آذاني..... ١٠١٢، ١٠١٩

فانت اخی و صیی و وارثی و خلیفتی من بعدی فاسمعوا له و اطیعوه ، ۹۹۲

قال اللّهم آتيني باحبّ خلقك اليك يأكل معي....، ١٠٧١

کان الله و لم یکن معه شیء، ٤٨٤

لاتخلو الارض من قائم للَّه، ٩٥٦

لاتسبّوا عليا فانّه ممسوس بذات اللّه، ١٠٦١

لا تجعلوا بطونكم مقابر الحيوان، ١٠٥٢

لاتنبذوا باسمى فانّما انا نبيّ اللّه، ٩١٧

لاعطين الراية اليوم رجلا يحبّ الله و رسوله ....، ١٠٤٢

لايتم أحد لاحد الآللحسن و الحسين و ذريتهما، ٨٣٣

لايعذّب بالنّار الآربّ النّار، ١٠١٣

لتأمرون بالمعروف ولتنهون عن المنكر....، ١١٧٨

لعن الله المتخلّف عن جيش اسامة ، ١٠٠٩

لکلّ نبتی وصتی و وارث و انّ علیّاً وصیّی و وارثی، ۹۸٦

لبتني يوم ظلة بني ساعدة كنت على يداحد الرجلين، ١٠٠٧ من احبّ ان ينظر الى آدم في علمه، و الى نوح في تقواه....، ١٠٧٠ من احب أن يقرأ القرآن كما انزل .... ، ١٠٣٦ من استخفّ طالب علم بلباسه فقد كفر، ٨٣٤ من كنت مولاه فعليّ مولاه اللّهمّ وال من والاه....، ٩٧٧، ١٠٧٤ من مات و لابيعة عليه مات ميتة جاهلية، ١٠٠٣ نحن معاشر الانساء لانورّث، ما تركناه صدقة، ٩٩٣ و الله لو كسرت لي الوسادة لحكمت بين اهل التّوراة بتوراتهم....، ١٠٤٨ والله ما قلعت باب خيبر بقوة جسمانية.... ، ١٠٤٣ و تحبّب اليهم العمل للاجل و الاستعداد لما بعد الموت....، ٤١٧ و ليكن همّك فيما بعد الموت ، ٤١٧ هنيئاً لك! اصبحت مولانبي و مولاكل مؤمن و مؤمنة، ١٠٧٦ یابن خطاب اجئت لتحرق دیارنا ، ۱۰۱۸ یا بیضاء و یا صفراء غری غیری، ۱۰۵۰ يا سائل! ألك عقل أم ... ، ٤١٧ یا علی انت اخی و وصیی و خلیفتی ....، ۹۶۶ یا علی حربک حربی و سلمک سلمی، ۹۷۱ يا معشر النّاس بلغني أنّ قوماً....، ٩٧٢

# اعلام و فرق

.117, 563, 710, 575, 557, 777, آدم (ع)، ۱۰۷۰، ۹٤٥، ۱۰۷۰ آصف، ۹۲۷، ۹۲۲ 1111 این شاهن، ۱۰۷۱ ابسراهسيم(ع)، ١٣٦، ١٨٩، ٩٣٠، ٩٣١، ابن شبیب، ۱۱۰۱، ۱۱۰۸ 038, 778, 378, 888, 80.1, . ٧٠1, ابن عبّاس، ۹٤۱، ۹۷۶، ۱۰۷۱، ۱۱۷۳ 11....1.99 ابن عبدالبرّ، ١٠٣٤ ابـلیس، ۸۲۵، ۸۵۵، ۸۵۵، ۹۰۳، ۹۰۶، ابن عساكر، ۹۷۹ 9.4 ابن عقدهٔ حافظ، ۱۰۷۱ ابن ابی الحدید، ۹۸۱، ۱۰۰۳، ۱۰۰۷، ابن عمر، ۱۰۳۷، ۱۰۳۸ ابن ابی سرح، ۱۰۳۵ ابن العميد، ١٠٦٠ ابن ابي العلا، ١٠٦٢ ابسن کسمونه، ۵۰۸، ۷۶۹، ۷۵۰، ۵۷۰، rov. vov ابن اثیر، ۱۰۸۹، ۱۰۸۳ این مردویه، ۹۷۹ ابن اخشید، ۱۱۰۱ ابن ام عبد، ۱۰۳٦ ابن مسعود، ۹۷۹، ۱۰۳۵، ۱۰۳۸، ۱۰۷۸ ابن برید، ۹۸٦ ابن مغازلی شافعی، ۹۶۶ ابن بطه، ۱۰۷۱ ابن نباته، ۱۰۶۰ ابن نوبخت، ۷٦٧، ۱۰۸۷ ابن البيع، ١٠٧١ ابن هذيل علاّف، ٥٦٢، ٨٩٣ ابن حنبل، ۹۷۸، ۱۰۷٤ ابن هيثم، ١١١٥ ابن راوندی، ۹٤٦ ابواسحاق، ۷۹۹ این زیاد، ۱۰۶۶

ابن سینا، (ابوعلی بـن سـینا)، ۷۰، ۲۲۷،

ابواسحاق بن عيّاش، ٦٠

ابوبکر، ۱۳۹، ۱۳۹، ۹۷۹، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۰۱، ۱۹۰۱، ۱۹۰۱، ۱۹۰۱، ۱۹۰۱، ۱۹۰۱، ۱۹۰۱، ۱۹۰۱، ۱۹۰۱، ۱۹۰۱، ۱۹۰۱، ۱۹۰۱، ۱۹۰۱، ۱۹۰۱، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰، ۱۹۹۰،

ابوالحسن فارسی، ۱۰۲۱ ابوالحسن فارسی، ۱۰۲۱ ابوالحسین، ۱۰۲۱ ابوالحسین، ۷۵۳ ابوالحسین، ۷۵۷ ابوالحسین، ۷۵۷ ابوالحسین خیّاط، ۲۰ ابوالحسین خیّاط، ۲۰ ابوالحسین خیّاط، ۲۰

ابوحنیفه، ۱۰۸۰، ۱۰۸۸، ۱۰۸۸، ۱۰۸۲ ابوذر، ۹۷۵، ۹۹۲، ۹۹۲ ابه رافع، ۱۰۷۱

ابورافع، ۱۰۷۱ ابوسفیان بن حارث، ۱۰۶۳ ابوعبدالله، ۱۰۷۲، ۱۰۷۵ ابوعبدالله سعید، ۷۸۲ ابوعبیده، ۱۰۰۵

ابوالقاسم، ۱۱۲۵ ابولهب، ۹۳۱ – ابی لهب، ۱۸۵۵، ۱۰۵۳ ابوالهذیل، ۷۲۸ ابوهریرد، ۹۷۷، ۱۰۳۸ ابویعلی، ۱۰۷۱ ابی عمر، ۱۰۳۲ ابی معیط، ۱۰۳۵ احمد بن حنبل، ۱۰۷۱ اخطب خوارزم، ۹۸۲ ارسطو، ۲۲۵، ۳۳۰، ۲۳۱، ۲۵۳، ۲۵۳،

> ارشد الدّین، ٦١٠ ارشمیدس، ٦٢٧ ازدی، محمّد بن یحیی، ١٠٧١

777

اسامه، ۹۹۲، ۱۰۰۸، ۱۰۰۹، ۱۰۱۰، ۱۰۱۱

اسحق بن عبدالله بن ابی طلحه، ۱۰۷۱ اسکافی، ابوجعفر، ۱۰۷۱

اسهاعيليّه، ٩٥٦

اسماعيل، ٩٤٥

اشعری، ابوالحسن، ۱۹۲، ۸۸۹ ۱۰۶۸ م م اشیعری، ۷۷۳، ۷۷۳، ۸۲۷ م ۱۱۲۸ ۸۲۹ میخ ابیالحسن، ۷۲۸

> اصبغ بن نباته، ۸۲۲ ۸۷۹ اصحاب حدیث، ۹۵۳، ۱۱۷۲ اصحاب خلیط، ۳۵۹، ۳۲۰ اصحاب فیل، ۹۳۰

الاشراقيون، ٤٦٢

۲۵۸، ۲۲۸، ۵۸۸، 3۲۶، ۵۵۵، 3۷۰۱، ۸۰۸، ۱۱۰۸، ۹۶، ۵۵۳، ۹۶، ۹۶، ۵۵۳، ۹۶، ۹۶، ۵۵۳، ۹۶، ۵۵۳، ۹۶، ۵۵۳، ۹۵۳، ۳۵۹، ۹۷۶، ۸۷۹ افلاطون، ۳۲۹، ۳۲۰، ۳۲۰

امبامیّه، ۲۱۱، ۹۳۲، ۹۳۳، ۹۵۳، ۹۵۳، ۹۵۳، ۹۵۳، ۹۹۰ م. ۹۹۰ م. ۹۹۰ م. ۱۱۷۳ م. ۱۱۷۳ م. خاصّه، ۹۹۱ م. این، ۹۹۷، ۱۰۷۱

امّ طحال، ۱۰۰۳، ۲۰۰۶

امّ كلثوم، ١٠٢٩

الياس، ١٠١٩

انبیا، ۱۹۸۸ ۹۲۲

انس، ۳۳**۸ ۱۰۷۱**، ۲۰۷۲، ۲۰۷۳، ۱۰۷۷ ۱۰۷۷

انصار، ۹۹۷، ۱۰۷۳

الانصاری، جابر بن عبدالله، ۹٦۸ انکساغورس، ۳۵۹

اهل اسلام، ۹۸۵

اهلالنجيل، ١٠٤٨

اهل بصره، ۱۰۵۶

اهلبیت، ۷٤٠، ۹٦٥، ۱۰۲۵، ۱۰۲۵،

1.79 .1.08 .1.40

اهل تحقيق، ٦٥٣

اهل تناسخ، ۸٦٠

اهلالتوراة، ١٠٤٨

اهلحکمت، ۷۰۳

اهلاالزّبور، ۱۰۶۸

اهلسلوک، ۹۲۸

اهلسنت، ۹۲۱، ۹۲۲، ۸۲۸، ۹۷۲، ۹۸۲،

۰۹۹، ۷۰۰۱، ۲۰۰۱، ۱۰۱۸، ۲۰۱۰

17.1, 77.1, 77.1, 33.1, 17.1,

۱۰۸۲،۱۰۷۳ سے عامّد، ۹۳۱

اهل شرع، ۱۵۱

اهل عدل، ۸۷۵، ۸۸۱، ۲۸۸

اهل عربيّت، ۹۰۸، ۹۷۳

اهلالفرقان، ۱۰٤۸

اهلکتاب، ۹۷۰

اهل مصر، ۱۰۳۶

اهل مكّه، ۹۱۷

اهلملّت، ۱۱۱۲، ۱۱۱۶

اهل نهروان، ۱۰۶۳

اهل عامه، ٩٣٥

باقر(ع)، محمّد بن على، ١٠٨١، ١٠٨٤

باقلانی، قاضی ابوبکر، ۷۹۸ بخت نصر، ۹۶۲ براهمه، ۷۸۷، ۹۲۰، ۹۲۰ البراهمة، ۹۲۰ برّاء بن عازب، ۹۳۵، ۹۷۷ بسر بن ارطاة، ۱۰۲۱ بسطامی، ابویزید، ۱۰۸۲

ابوعبداللّه بصری، ۲۱، ۱۰۳۸، ۱۰۷۱، ۱۰۷۱، ۱۰۷۸

بصری، ابی الحسین، ۸۲۳، ۸۲۹ بصری، حسن ، ۹۷۶، ۱۱۷۵

بصری، حسین ، ۱۰۳۸

بصريون، ۹۰۰، ۱۱۲۷، ۱۱۷۱

بغدادی، ابوالبرکات، ۳۲۵، ۳۳۰

بغداديّون، ۹۵۳، ۹۵۶، ۹۰۰، ۱۰۳۸،

1171

بكريّه، ٨٦٠

بلاذری، ۱۰۷۱، ۱۰۰۹، ۱۰۷۱

بلخي، ابوالقاسم، ٦٠، ١١٢٤

بلخي، ابوهاشم، ٥٣، ٦٠، ١٥٢، ٥٠٥،

750, 785, 37V, VYV, XYV, T3V,

AOV. POV. AFV. YFA. YFA. PFA.

. ٧٨، ٢٨٨، ٣٨٨، ٥٨٨، ٠٠٩، ٣٣٩،

١٠١١، ١٢٤، ١١٨٨ ١١٨٤ ١١١٠، ١١٠٥

۱۱۷۲،۱۱۵۸ - ابی هاشم،۵۰۸، ۵۰۸،

770, 787, 80%, ATV, 87A, 8AA, A78, 8711, 311, 3011, V011

بلقيس، ٩٢٧

بني اميّد، ٩٧٠

بني حنيفة، ٩٩٢

بني عبدالمطلّب، ٩٦٦

بنی مصطلق، ۹۸۹

بني نوبخت، ٢١٦

بنی هاشم، ۹۳۲، ۹۳۱، ۹۹۲، ۱۰۱۵

بهائى، شيخ المقدّسين بهاء الملّة و الدّيـن، 205

بهشتی، ۱۹۹، ۲۹۰، ۳۵۲، ۳۹۲، ۵۰۲،

۹۰، ۲۰۲، ۱۱۲، ۱۲۰، ۹۸۲، ۵۸۲،

۱۸۲، ۲۱۲، ۷۲۷، ۲۵۸، ۲۷۸، ۱۱۰۵

۱۱۲۱، ۲۱۱۱، ۱۱۳۰، ۱۳۲۱، ۱۱۲۷

1188.118.

بهمنیار، ۲۷۸

بهتی، ابوبکر، ۱۰۷۱

ترمذی، ۱۰۷۱

تفضيليّه، ١١٤٩

تمار، میثم، ۱۰۶۳

تمامه، ۱۱۸

تناسخيّه، ١١١٥

ثابت بن قیس بن شهاس، ۹۳۹ ثعلمی، ۹۷۸، ۹۹۰، ۱۰۰۶

ثنوی ، ۷۲۲، ۷۲۲، ۸۸۰ ۸۸۰ جـابر بـن عـبداللـه، ۸۳۵، ۹۳۷، ۹۷۷، ۱۰۳۸

جاحظ، ۷۸۰، ۱۱٤٦

جاحظ، ابيعثان، ١٠٣٨

جبرئیل، ۷۲۲، ۱۰۱۲، ۱۰۶۹

جبریّه، ۸۱۲

جعفر، ۹٤٠، ۹٤١

1.49, 904, 921

جرجانی میر سیّد شریف، ۱۳۲، ۲۷۸، ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۸۲، ۲۸۵، ۲۸۲، ۲۸۵، ۷۱۵، ۷۷۵، ۸۰۵، ۲۲۲، ۲۸۵ جریر بن عبداللّه بجلی، ۱۰۶۱

جعفر بن محمّد الصّادق(ع)، ۹۷۸، ۱۰۸۲، ۱۰۸٤

جهور، ٤٩٦

جمهور اوایل، ۵۳۸

جهور حکما، ۳۰۹

جمهور معتزله، ٦١١

جن، ۹٤٧، ۹۸۸

جندب بن عبدالله ازدی، ۱۰۶۳

جواد(ع)، حضرت، ۱۰۸۱، ۱۰۸۶

جوریّه بن مسهّر، ۱۰۲۳

الجوهري، ۹۱۷

جوینی، ۵۳، ۹۶۲

جهم بن صفان، ۷۹۷

حاج محمود ہے نیریزی

حارث، ۹۷۹

حارث بن نعمان فهری، ۹۷۹

حافظ ابونعيم، ٩٧٨، ١٠٧١

حبیب بن عبّار، ۱۰۶٤

حجّاج، ۱۰۲۳، ۱۰۲۶

حجت (ع)، قائم اهلبیت، ۹۹۲ مام

منتظر، ۱۰۸۵

حُذيفه، ۱۰۲۸، ۱۰۶۱

حرقوص بن زهر البجلي، ١٠٨٧

حرنانيون، ١٥٢

حسن بن علی (ع)، حضرت، ۹۸۲،

۱۰۱۱، ۱۰۸۱، ۱۰۸۲ حسن، ۱۸۹،

١٠٤٩ ـ الحسن، ٩٨٢

حسن سيم، ١٠٨١

الحسن العسكري(ع)، ۱۰۸۱، ۱۰۸۵ حسن مثنّي، ۱۰۸۱

حسنين، ٩٦٥، ٩٩٥، ١٠١٧

حسین، ۹۸۱، ۹۸۲، ۱۰۶۹

حسین بن علی(ع)، ۱۰۸۶ - حضرت امام - ، ۹۳۹، ۱۰۲۵، ۱۰۲۵، ۱۰۸۵، ۱۰۸۵ - سیدالشّهداء، ۱۰۱۲، ۱۰۲۹،

حشوید، ۹۲۲، ۸۲۹

حفص الفرد، ۷۹۸

حفصه، ١٠٢٥

- \$\frac{2}{2}, \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \(

حكم بن ابي العاص، ١٠٣٤

حکیم باشی، محمّد باقر، ۲۳۵

1.7, 2.7, 517, 777, 177, 777,

707, 007, V57, AVY, PVY, 3AY, ٥٨٢، ١٩٢، ٢٩٢، ١٠٣، ٧٠٣، ١٠٣، 717, 717, 777, 777, 177, 737, P37. 107. 307. P07. 757. 1VY. 3 YY, VYY, · AY, YAY, OAY, FAY, ٧٨٣، ٨٨٣، ٢٢٣، ٥٢٣، ٢٩٩، ٥٠٤، ٧٠٤، ٢٠٤، ١١٤، ٢١٤، ١٤١٤ ٨١٤، · 73, 773, 773, V73, A73, · 33. 173, 773, 773, 373, 733, 703. 703, V03, A03, 773, V53, YV3, 773, 573, 773, 683, 183, 783, r.o. A.o. 710, 710, 510, 770, PYO, 570, -30, 130, 730, 030, 750, 750, 770, 370, 070, 570, ٧٧٥، ٢٧٥، ٠٨٥، ٣٨٥، ٥٨٥، ٢٥٥، 790, ..., /.., 7.., 7.., 3.., ۵۰۲، ۲۰۲، ۸۰۲، ۱۲، ۱۲، ۱۲، 315. 115. 175. 175. 175. .35. 735, 735, 335, 635, 735, 835, 105, 305, 705, 055, AFF, ·VF, ۷۷۲, ۸۷۲, ۵۸۲, ۲۸۲, ۷۸۲, ۸۸۲, PAF. 1 PF. 1 · V. 3 I V. 77 V. 3 T V. ۵۲۷, ۲۲۷, ۷۲۷, 3۳۷, ۷۳۷, ۸۳۷, 134, 804, 254, 854, 544, 444, *٢٧٧، ٨٨٧، ٧٤٧، ٤١٨، ٥١٨، ٢١٨،* 771, 371, 171, 771, 731, 331,

73 A, A3 A, P3 A, 30 A, 70 A, 77 A, 77 A, 37 A, A7 A,

حلّی، محقّق، ۱۱۷۸

1111. . 111

حمزه، ۹٤۱

حنابله، ٧٤٢

حنظلة بن ابي سفيان، ١٠٣٩

حنفیّه، ۷۸۲

حوّا، ٩٤٤

خالد بن سعید، ۹۹۲

خالد بن عرفطه، ١٠٦٤

خالد بن وليد، ٩٤٠، ١٠٤٠، ١٠٤٠

خدری، ابوسعید، ۹۷۹، ۱۰۷۸، ۱۰۷۸

خرگوشی، ۱۰۷۱

خضر(ع)، حضرت، ۱۰۱۹

خفری، ۲۳۲، ۲۲۲، ۲٤۲، ۷۱۷، ۷۳۱،

**۸7V. • 3V. 73V. 76V** 

خوارج، ۹٤١، ۹۵۳، ۱۱۷۵

1. 1

سعد بن عباده، ۹۶۱، ۹۹۲، ۱۰۱۹

سعد بن محـمّد بـن مسـعود الكـازروني،

1..9

سعید بن العاص، ۱۰۵٤، ۱۰۵۶

سعید جوهری، ۱۰۰۳

سفیان بن عیینه، ۹۷۸

سلیان، ۹۹۲، ۱۰۷۷، ۱۰۷۷

السلمي، ابوعبدالرِّحمن، ١٠٦٢

سلیان، حضرت، ۲۲۳، ۹۲۷

سلیمه بن کهیل، ۱۰۳۸

سمعانی، ۱۰۷۵، ۱۰۷۱

علم الهدى، سيّد مرتضى ، ٧٢٨، ٨٨٣،

1176, 738, 848, 5411, 4411

شبّر، ۹۸۱

شبیر، ۹۸۱

شحّام، ابويعقوب، ٦٠

شهرستاني، محمّد بن عبدالكريم، ٣٠٩،

٩٠٠١، ١٠١٠، ٢٢٠١

شيبة، ١٠٣٩

ش\_یخان، ۸۲۱، ۸۸۵، ۹۰۰، ۹۳۳ ~

شیخین، ۸۲۷، ۹۷۲، ۹۷۲، ۱۰۳۴

شيخ فخر الدّين، ٨٣٣

شيخ عليّ بن عبدالعالي، ١١٢٦

شیرازی، علامه، ۱۰۷۰

ش\_یطان، ۲۳۹، ۲٤۰، ۲۰۰۱، ۱۰۱٤،

خوارزمی، محمود، ۸۲۵، ۹۷۸

خيّاط، ٦١

داود بن علی بن عبدالله بن عبّاس،

1.41

الدّهري، ٤١٧

الديلمي، ٨٣٤

دیلمی، فیروز، ۹۳۹

ذو الثدية، ١٠٨٧، ١٠٨٧

ذيقراطيس، ٣٢٣، ٣٢٤

رازی، ابن زکریا، ۱۵۲

رازی، امام فخر، ۱۲، ۱۹، ۹۹۲، ۹۹۲

ربيعة بن حارث، ١٠٤٣

رضا(ع)، حضرت علی، ۱۰۸۱، ۱۰۸۲،

۱۰۸٤

روح القدس، ٧٦٢

زبــــــیر، ۹۶۱، ۹۷۲، ۱۰۱۸، ۱۰۲۸،

۱۰۳۰، ۱۰۳۸، ۱۰۳۵ – الزّبير، ۹۷۲

زید بن ارقم، ۹۷۷، ۹۹۲، ۱۰۶۳

زید بن حارثه، ۹٤۰، ۱۰۷۵

زیدیّه، ۹۲۰، ۱۱۷۵

زینون، ۲۵۰

سامری، ۹۷۱

سجاد (ع)، حضرت امام على بن الحسين

زين العابدين، ١٠٨١، ١٠٨٤

شدی، ۹۷۶، ۱۰۷۱

سعد بن ابی وقاص، ۱۰۲۸، ۱۰۲۹،

١.٨.

عباسيّه، ٩٦٠

عبایه بن ربعی، ۹۷٤

عبد الحميد، ١٠٦٠

عبدالحميد بن يحيى، ١٠٦٠

عـــبدالرحمــن، ۱۰۲۸، ۱۰۲۹، ۱۰۳۰،

1.41

عبدالرّ حمن بن ابي ليلي، ٩٧٨

عبدالرِّحمن بن عوف، ۱۰۲۸، ۱۰۲۹

عبدالشّمس، ٩٧٠

عبدالله، ٩٣٠

عبد الله ابن كرّام، ٧٦٤

عبدالله بن ابي رافع، ١٠٥٢

عبدالله بن ابي سرح، ١٠٣٤

عبدالله بن حسن، ١٠٥٧

عبدالله بن الحسن المثنّى، ١٠٨١

عبدالله بن رواحه، ٩٤١

عبدالله بن زبیر، ۱۰۵٤

عبدالله بن مسعود، ۹۶۵، ۱۰۸۵

عبدالله بن وهب الراسي، ١٠٨٧

عبدالله رواحه، ٩٤١

عبدالله زبير، ١٠٤٣

عبدالملک بن عمیر، ۱۰۷۱

عبيدالله بن عمر، ١٠٣٧

عتبه، ۹٤٠، ۱۰٤٣

عتبه بن ابی حکیم، ۹۷٤

1.70

شــيعه، ٥٧٨، ٧٥٧، ٢٦٠، ٢٢٢، ٣٢٢،

۵۷۹، ۲۲۰۱، ۲۳۰۱، ۵۸۰۱، ۷۸۰۱

الصّادق(ع)، ابو عبداللّه جعفر بن محمّد

الباقر، ٤١٧ - حضرت صادق، ، ١٠٨١،

1.1

صفاهانی ہے اصفهانی

صعصعة بن صوحان، ١٠٥٥

صوفیّه، ۷۲۲، ۸۹۷، ۱۱۱۵ 🖚 متصوّفه،

777

ضرار بن عمرو، ۷۹۸، ۸۰۲، ۱۱٦۸

طبرسی، شیخ، ۷٤٦

طبری، ۱۰۰۵، ۱۰۱۷، ۱۰۷۱ - شیخ

طبری، ۹۷۰، ۱۰۱۰، ۱۰۱۲، ۱۰۳۰

طعمة بن عدى، ١٠٣٩

طــلحه، ۹۶۱، ۹۷۲، ۱۰۰۸، ۱۰۲۸،

1.4.

طلحة بن ابي طلحة، ١٠٤٠

طـوسي، خـواجـه نـصير، ۱۱۳، ۲۳۱،

٢٤٤ نصير الحكما، ٩٠٩

العارفين، ٧٦٣

عاص بن سعید بن عاص، ۱۰۳۹

عاصم، ۱۰۲۲

عایشه، ۹۷۲، ۹۷۲، ۱۰۵۵، ۱۰۷۸،

1.77

عــبّاس، ۹۹۵، ۱۰۱۸، ۱۰۱۸، ۱۰۶۳،

عتبة بن ابی لهب، ۹۶۰ عتبة بن ابی معیط، ۱۰۲۹ عـثان بـــن عــفان، ۹۷۰، ۲

عنان بسن عفان، ۹۷۰، ۹۷۲، ۹۷۰، ۱۰۲۸، ۱۰۲۸، ۱۰۲۸، ۱۰۲۸، ۱۰۲۸، ۱۰۲۸، ۱۰۳۷، ۱۰۳۳، ۱۰۳۳، ۱۰۳۳، ۱۰۳۳، ۱۰۳۸، ۱۰۳۸، ۱۰۳۸، ۱۰۸۰، ۱۰۸۰،

عدلیّه، ۸۲۹، ۸۵۸، ۸۲۰، ۱۱۲۶ عسکری(ع)، حضرت، ۱۰۸۱ عضدی، علامه، ۲۶۹

عطا، ۱۰۳۸ عطیّد، ۹۷۸

عقبة بن ابی محیط اموی، ۱۰۲۹ عـــلوی عـاملی، محـمد اشرف ابـن عبدالحسیب الحسینی، ۵، ۵۵۵

علوی عاملی، میر سید احمد، ۳۹، ۲۰۷، ۲۳۵ مرب ۲۳۵، ۱۸۲، ۱۸۲، ۱۷۵، ۱۹۳۸ مرب ۱۹۳۰ علی بن ابی طالب(ع)، ۱۸۳۵ مرب ۱۸۳۵ مرب ۱۸۳۵ مرب ۱۸۳۵ مرب ۱۸۳۰ مرب ۱۸۳۰ مرب ۱۸۳۰ مرب ۱۸۳۰ مرب ۱۸۰۱، ۱۸۶۰ مرب ۱۸۰۱، ۱۸۶۰ مرب ۱۸۰۱، ۱۸۶۰ مرب ۱۸۰۱، ۱۸۶۰ مرب ۱۸۰۱ مرب ۱۸۶۰ مرب ۱۸ مرب ۱۸۶۰ مرب ۱۸ مرب ۱۸۶۰ مرب ۱۸۶ مرب ۱۸۶ مرب ۱۸ م

۵۸۹، ۹۹۰، ۷۹۹، ۸۹۹، ۵۱۰۱، ۳۰۰۱، ۱۰۲۱، ۱۰۵۷، ۱۰۶۰، ۱۰۵۷، ۱۰۵۷ ١٠٦٦، ١٠٧٥، ١١٥٧ - حضرت امير، 77 P. 77P. A7P. +3P. 13P. 10P. 37P. 07P. 77P. 47P. A7P. P7P. ۷۷۲، ۸۷۲، ۲۷۲، ۰۸۲، ۱۸۲، ۲۸۲، ግላዮ, 3ለዮ, ፖለዮ, ∨ለዮ, ላለዮ, • ዮዮ, 199, 799, 399, 699, 799, 499, 71.1, 51.1, 11.1, .7.1, 07.1, ٧٢٠١، ٨٢٠١، ٢٩٠١، ١٠٣٠ ۱۰۳۲، ۱۰۳۶، ۲۰۲۰، ۲۰۲۸، ۲۰۲۹، ۲۰۲۱، .3.1. 13.1. 73.1. 33.1. 33.1. ٥٤٠١، ٦٤٠١، ٧٤٠١، ٨٤٠١، ٩٤٠١، ٠٥٠١، ١٠٥١، ١٠٥٣، ١٠٥٤، ١٠٥٥، 70.1, VO.1, AO.1, PO.1, .L.1, ۱۲۰۱، ۲۲۰۱، ۳۲۰۱، ۲۲۰۱، ۲۲۰۱، ۱۰۷۰، ۱۷۰۱، ۱۷۰۱، ۲۷۰۱، ۳۷۰۱، ۲۷۰۱، ۲۷۰۱، ۲۷۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۷۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ۲۰۰۱، ٥٧٠١، ٢٧٠١، ٧٧٠١، ٨٧٠١، ٠٨٠١، عبار، ۹۹۲، ۹۹۶، ۱۰۳۸، ۱۰۳۸ عــــــر، ۹۷۲ ، ۹۹۸ ، ۱۰۰۰ ، ۱۰۰۳ ، ۸۰۰۱، ۲۰۰۱، ۱۰۱۰، ۱۱۰۱، ۱۱۰۱، 

ه۲۰۱، ۲۸۰۱، ۲۹۰۱، ۰۳۰۱، ۱۳۰۱،

77.1, 37.1, 87.1, 73.1, 73.1

عمران، ١٠٦٦

عمر سعد، ١٠٦٤

عمر عبدالعزيز، ١٠٠١

عمرو بن حریث، ۱۰۶۳

عمرو بن عبدود، ۱۰٤۱

عمروبن عبيد، ١٠٣٨

عمروعاص، ۹۷۱

عنبری، ۱۱٤٦

عیسی(ع) حضرت، ۷۲۲، ۷۲۳، ۹۲۷،

1.4. 179. 141

غالب بن عبدالله، ٩٧٤

غزالي، ٤١٦، ١١١٥

غنی، ۸۶۹

غنی کشمیری، ۸٦٦

غیر محققین، ۳۲، ۷۹، ۱۷۷، ۲۰۸، ۲۲۹،

P. T. 10. 770. 7V0

فارایی، ایی نصر، ٦٦٧

فارسى، ابوالحسن، ١٠٢١

فاطمه (س) حضرت، ۹۵۵، ۹۹۲، ۹۹۷،

1000 1000 1000 1000

۱۰۱۰، ۱۰۲۵، ۱۰۲۷، ۱۰۳۲، ۳۳۰۱۰

1.77. 70.1. 34.1. 74.1. 74.1

فرعون، ۹۳۰

فضال بن حسن، ۱۰۰۰، ۱۰۰۱

فضل، ۱۰٤۳

فلاسفد، ۱۵۲، ۱۵۳، ۲۳۷، ۸۸۰، ۸۸۰،

· PT. FPT. 103, 37V. · · ATA

1110.911

فیثاغورث، ۲۲۹ سه فیثاغورس، ۲۶۳

قاسطين، ٩٤١، ٩٩٤، ١٠٨٦

ق اضی، ۵۳، ۹۲۸ ۲۲۸ ۷۲۸ ۲۷۸

YYA PYA PAA • PA XYP. X3P.

TVP. PT-1. 1-11. -111. 1711.

۱۱۱۳، ۱۱۲۲ 🖚 القاضي، ۱۱۱۰

قاضی عیّاض، ۱۰۲۱

قبط، ۹۳۹

قدامه، ۱۰٤٦

قدرید، ۸۲٤

القدريّة، ١١٢٧

قدما، ۳۰۹، ۲۷۷، ۱۳۲، ۲۵۰، ۹۹۵

قریش، ۹۷۰

قنبر، ١٠٦٤

قسوشجی، ملاعلی، ۳۱، ۶۰، ۹۲، ۱۱۵،

731. A31. 371 YP1. . . Y. W.Y.

0.7, 377, 037, 377, 777, 777,

3AT, VAT, 1PT, 113, 713, 073,

373: 133: 003: 403: 753: 743:

1.0, 110, 970, 770, 330, .00,

POO, 350, 050, 1PO, ..., 015.

דוד. זזד. דזד. דאר. דפר. זפר.

قيس بن الرّبيع، ٩٧٤

قیس بن سعد، ۱۰۵۵

الكازروني، سعد بـن محـمّد بـن مسـعود،

1..9

كاشانى، ملافتح اللَّه، ١٠٢٩

کاظم(ع)، موسی، ۱۰۸۱، ۱۰۸۶

کرامیّه، ۱۳۲، ۵۲۵، ۷۶۳، ۷۸۵، ۱۱۱۸

کرخی، معروف، ۱۰۸۲

کرکی، شیخ علی، ۸۳٤

کعبی، ۲۶۷، ۸۸۲ م۸۸۳، ۱۱۲۹، ۱۱۲۶

ــ الكعبي، ٧٢٨، ١١١٠

لاهميجي، مملاعبدالرزّاق، ٣٥٧، ٣٨٠،

VOY

مارقین، ۹٤۱، ۱۰۸۳

مازنی، ۱۰۷۱

مالک، ۱۰۸۱، ۱۰۸۲

مالک بن نویرة، ۱۰۱٤

متعب، ١٠٤٣

مستکلمین، ۱۵، ۱۲، ۲۳، ۲۵، ۹۵، ۹۵، ۴۰۹، ۹۰۳، ۲۹، ۴۰۳، ۳۲۵، ۹۷۳، ۴۷۳، ۴۷۳، ۴۷۳، ۴۷۳، ۴۷۳، ۴۷۳، ۴۷۳،

مجاهد، ۹۷۶، ۱۰۳۸

مجره، ۲۵۸، ۲۲۸، ۲۰۸، ۹۲۸، ۸۹۸

مجسّمه، ۷۲۷، ۷۷۰

مجلسي، ملاً محمد باقر، ٢٤٩

مجـوس، ۲۷۷، ۷۲۵، ۷۲۵، ۲۲۲، ۷۲۸،

محسن، ۹۸۱، ۹۸۲، ۱۰۱۶

محققین، ۱۵، ۳۷، ۶۷، ۸۳، ۱۳۰، ۲۷۲،

207. 07F. 17 A. 7PA. PP-1. 0111.

1179

محمد بن ابيبكر، ١٠٣٥

محمّد بن اسحاق، ۱۰۷۱، ۱۰۷۹

محمّد بن زکریّا، ٦١٤

محمد بن مسلمة، ١٠١٤

محمّد بن هيثم، ٧٦٤

محــتد مــصطني(ص)، ۱۱، ۹۳۲، ۹۳۲،

۹٤٠ حضرت رسالت، ۹۳۱، ۹۳۸،

138, 038, 438, .08, 808, 758,

۸۲۶, ۷۷۶, ۲۷۶, ۷۸۶, ۵۸۶, ۶۸۶,

799, 37.1, 43.1, 90.1, 74.1, ۱۱۷۲، ۱۱۷۲ میرت رسیول، ۸۹۷، ۹۳۵، ۹۳۲، ۹۲۶، ۹۲۵، ۶۲۶، ۶۷۶، ۱۸۶، ۳۸۶، ۱۸۶، ۲۸۶، 399, 799, 499, ..... 1.... ۲۰۰۱، ۲۰۰۷، ۲۰۰۱، ۲۰۰۷، ۲۰۰۸، ٠١٠١، ١١٠١، ١١٠١، ١١٠١، ١٠١٠، ١٠١٠، ١٢٠١، ٢٢٠١، ١٠٢٤ ، ١٠٢١، ٢٣٠١، .3.1, 13.1, 73.1, 33.1, 03.1, P3.1, X0.1, XF.1, .V.1, YV.1, 77.1, 37.1, 07.1, 77.1, 77.1, رسىولالله، ٨٣٣، ٨٣٤، ٩٩٩، ١٠٠٦، ٧٠٠١، ٣٣٠١، ٥٠٠١، ١٢٠١، ١٠٠٧ ۱۰۲۰، ۱۷۰۱، ۷۷۰۱، ۸۷۰۱، م۸۰۱، ۱۰۸٤ ـ ني، ۲۲۸، ۲۲۷، ۲۲۸، ۹۳۸ V3P, · AP, TAP, AAP, VPP, TI · I, ٥٢٠١، ١٠٤٥، ٢٤٠١، ٣٤٠١، ٢٥٠١، ۸۵۰۱، ۵۷۰۱، ۷۷۰۱، ۱۱۶۹ محمود ہے نیریزی مرجئه، ۱۱۲۹، ۱۱۲۳، ۱۱۲۵ مرجئه مرسلين، ١٠٣٩ مروان بن حکم، ۱۰۵٤ مرّة بن قيس، ١٠٨٢

مريم (ع)، ٩٢٦

مسعر بن كذام، ۱۰۷۱ '

مسلمین، ۱۵۲، ۷۷۷، ۲۸۸، ۱۸۱۹، ۱۹۹، ۲۹، ۱۲۹، ۷۷۹، ۲۸۹، ۸۹۹، ۲۰۰۱، ۱۰۰۱، ۱۰۳، ۱۰۱، ۲۱۰۱، ۲۰۱، ۳۵۰۱، ۱۳۰۱، ۱۰۳، ۱۰۰۱، ۱۵۰۱، ۳۵۰۱، ۱۳۰۱، ۱۱۸۸ مسیلمه، ۱۳۹، ۹۳۹، ۹۳۹، ۹۶۰ مصقلة بن هبیره، ۱۲۰۱

معاویه، ۱۹۲، ۹۷۰، ۹۷۱، ۹۷۲، ۱۳۳، ۱۰۳۰ ۲۳۰۱، ۱۰۳۷، ۱۰۵۰، ۱۰۵۰، ۱۰۸۰ ۱۲۰۱، ۱۰۲۳، ۲۲۰۱، ۲۸۰۱

معمّر، ۱۲۸، ۸۱۵

مغازلي، ١٠٧٤

مغيرة بن شعبة، ١٠١٤

مفید، شیخ، ۱۰۷۲ که ۱۰۷۲

مقداد، ۹۹۲، ۱۰۳۸

ملائکه، ۹۶۹، ۱۰۱۷، ۱۰۳۹

ملاحده، ۷۸۷

ملاعلی 🗻 قوشجی

مليون، ٤٣١، ١٠٩٣

منافقين، ٩٩٤

مـــوسی(ع)، ۷۷۰، ۷۷۱، ۹۲۹، ۹۳۱،

33P. 03P. 14P. 04P. +AP. 1AP.

148, 748, 40.1, . 4.1, 34.1

ميرداماد، مير محمد باقر الدّاماد

الحسيني (ثالث المعلمين)، ١٠٥، ٢٣٣،

377, -37, 737, 737, 837, 707,

127, 713, 405, 637, 707, 374,

7711, 2711, 7311

میرزاجان، ۱۳

نائيني، علامة العلماء ميرزا رفيعا، ٢٣٥

نابغة، ٩٤٢

ناکنین ، ۱۶۸، ۱۰۸۸

۲۸P. ۸. ۱، ۲3 · ۱، ۳۲ · ۱، 33 · ۱

نجّار، ۷٤۲، ۷۹۸

نجاشي، ٩٤٠

نصاری، ۳۷۷، ۲۲۱، ۳۲۷، ۹٤۷، ۱۱۱۵

نطنزی، ۱۰۷۱

نــظّام، ۲۰۹، ۲۷۳، ۲۷۲، ۲۷۵، ۲۲۵،

٠٨٧, ٢٢٧، ٣١٨، ٥١٨، ٢٤٢، ٨٣٠١

نـــوح(ع)، ۲۹۸، ۸۳۰، ۹۶۵، ۹۷۲،

٠٧٠١، ١١١٨

نوفل بن حارث، ١٠٤٣

نوفل بن خويلد، ١٠٣٩

نیریزی، محسمود، ۲۲، ۲۲، ۳۱، ۳۵، ۳۳،

Vr. 7P. 7P. FP. -11. 011. VII.

771. 371. · 771. 171. 101. VVI.

111. 711. 1.7. 7.7. 577. 777.

337, F37, V07, TV7, PV7, FA7,

. ۲۹. ۲۲۳، ۵۰، ۲۵۳، ۱۲۳، ۵۲۳،

7A7, 7P7, 113, 513, 073, 573,

٥٣٤، ٣٧٤، ٣٠٥، ٥٠٥، ٩٠٥، ١٥١٧،

٥٣٥، ٨٣٥، ٨٤٥، ٨٥٥، ٥٢٥، ٧٢٥،

TAO, 770, .... O.F. T.F. OIF.

ATF. PTF. . TF. TTF. 03F. A3F.

105, 175, 775, 375, 075, 875,

rpr. vpr. xpr. 7.V. 7.V. 17V.

٥٢٧، ٢٢٧، ٢٢٧، ٣٣٧، ٧٧٧، ٩٨٧،

AAV. 0 PV. . . A. 7 · A. 0 / A. / YA.

3AA, VAA, 4.P. F.P. AFP. VI.I.

۱۲۰۱، ۱۹۰۸، ۱۱۰۸ ۱۲۰۸، ۱۲۰۰

7311. 7311. 9311. 5011. 7511.

هـارون، ۹۸۰، ۹۸۱، ۹۸۲، ۹۸۳، ۹۹۵، ۹۹۵، ۹۹۵، ۹۹۵ ۱۰۷۶ یاجوج و مأجوج، ۹۶۸ یحیی بن معاذ، ۱۱۶۳ یزدی، ملاّ عبداللّه، ۷۸۰ یهود، ۳۷۷، ۹٤۵، ۹۶۲، ۹۶۷، ۱۱۵۷ ۰۱۱۷ ،۱۱۷۲ ،۱۱۷۲ ،۱۱۷۰ و ۱۱۷۰ و ۱۰۳۵ و اقدی، ۱۰۰۹ ،۱۱۶۹ و اقدی، ۱۱۶۳ و ۱۱۶۹ و اقدی تیم ،۱۱۶۹ و اقدی و سال ۱۰۳۹ ،۱۰۳۹ و همان بن اوس، ۹۳۷ هادی (ع)، حضرت، ۱۰۸۱ ،۱۰۸۱ ،۱۰۸۵

# كتابها ورسالهها

تقدیسات، ۱۰۵، ۲٤۱، ۲٤۵، ۷٤٩ تقويم الايمان، ٢٣٤، ٢٤٤، ٢٤٦ تورات، ۸۰۸، ۱۹۶۶، ۹۶۵، ۲۹۹ تهذيب اخلاق، ٣ جامع الاصول، ٩٧٤، ١٠٨٣ جذوات، ۲، ۲٤۲، ۲٤۳، ۲٤٤، ۲٤٦ حاشیهٔ تهذیب منطق، ۷۸۰ حاشیهٔ شرح تجرید، ۳۶۰ حاشیهٔ میر سیّد شریف، ۲۷ الحاشية القديمة الجلالية الدوانيّة، ٢٤١، 727 حظيرة الانس، ٢٣٥ حكمت العين، ٣، ٧٠٨ حلية الاولياء، ١٠٧١ خصایص، ۱۰۷۱ خطب، ۱۰۲۰ خلسة الملكوت، ٤ درّمنثور، ۹۷۹ درّة التّاج، ١٠٧٠ رسالة اثبات العقل، ١٢٧ رواشح سهاویّد، ۳

روضة الاحباب، ١٠٤٠، ١٠٤٤

اباند، ۱۰۷۱ ابكار الافكار، ١٠٢٢ اثولوجيا، ٢٤٤، ٢٤٦ ارشاد، ۱۱۷۸ اساس الاقتباس، ٦٤٥ استقصاء النَّظر في البحث عن القيضاء و القدر، ٣٨٨ استعاب، ۹۷۷ اسرارالخفية، ٢٣٢، ٣٢٢، ٤٦٣، ٥٧٠ اشارات، ۲۶، ۲۳۹ اشارات الميد، ٣ افق المبين، ٣، ٢٤٢، ٢٤٦ الامالي، ١١٠ انساب، ۱۰۰۵ انفاس الجواهر، ١٠١٨ ایاضات، ۳ تاریخ، ۱۰۷۱، ۱۰۷۸ تبیان، ۱۱۷۷ تجرید، ۳، ۶، ۱۱، ۱۳، ۲۳۹، ۹۰۹ تحریر، ۱۱۷۷ تحصیل، ۳. ۱۵، ۱۰۹، ۲۷۸، 8۵۵، ۷۳۷ تعلیقات، ۲۲۸، ۲۶۰، ۲۶۱، ۲۶۲

صحاح، ۵۳۳، ۱۰۰۶

صحیح، ۱۰۷۱

صحیح بخاری، ۱۰۲۱

صحیح مسلم، ۱۰۲۱

صحيفة كامله، ٤١٧

صراح اللَّفة، ٤٩٤، ٥٣١، ٧٧٨، ٩١٦،

924

صراط المستقيم، ٣، ٣٥٦

عرایس، ۱۰۲۱

عروة الوثقي، ٤

عقد، ۱۰۰۹

علاقة التجريد، ٦

عيون اخبار الرّضا، ٩٩٥، ١١٢٦

عيون المسايل، ١١٢٦

الفردوس، ۸۳۶

فضایل سمعانی، ۱۰۰۵،

فضائل احمدبن حنبل، ١٠٧١

فضايل السّادات، ٨٣٣

فضايل الصّحابه، ١٠٧١

قاموس، ۹٤۳

قاموس اللُّغة، ٩٨٢، ٩٨٢

قـــبسات، ۳، ۱۲۵، ۱۲۵، ۲٤۰، ۲٤٥،

411

قــرآن، ۷۶۲، ۷۹۲، ۸۰۸، ۸۰۸، ۲۲۸،

744. 379. 079. 739. 739. 439.

40P. A0P. . 4P. 3PP. 0PP.

رياض القدس، ٢٣٦

سبع شداد، ٤

سلّم الساء، ٣

سواد العين، ٣

شارع النّجات، ٣

شرايع، ١١٧٨

شرح اشارات، ۱۰۹، ۱۱۳، ۱۵۱، ۲۳۳،

737, 777

شرح تجسريد، ۲۲۱، ۲٤٤، ۲٤٦، ۲۷۷،

9.7. 17.9

شرح تجريد العقائد، ١٢٥

شرح رسالة مسألة علم، ٥٣٠، ٥٣٨،

۷۷۸

شرح الفيد، ٥٢٧

شرح القواعد، ١١٢٨

(شرح) تقدمهٔ تقویم الایمان، ٤

شرح قواعد، ۱۱۲٦

شرح مقاصد، ۳

شرح مواقف، ۷۹۸

شرح نهج البلاغه، ١٠٢٩، ١٠٢٩

شرف المصطنى، ١٠٧١

شفا، ۳، ۱۸۰، ۲۸۲، ۳۶۵، ۳۲۳، ۲۲۵،

. P3. 77F. 03F. 1FF. 7FF. 0PF \_

الشفاء، ٥٥٥، ٧١٥

شفاء في تعريف حقوق المصطني، ١٠٢١

شواهد ربوبیّه، ٤

ملخّص، ١٦

ملل و نحل، ۲۶۳، ۲۰۱۰، ۱۰۲۲، ۱۰۲۲ مناقب، ۹۷۸، ۱۰۷۶

مـناهج اليـقين، ۲۳، ۲۳۷، ۲۸۷، ۵۸۵، ۵۵۵، ۷۷۵، ۷۷۲، ۲۷۷، ۴۵۷، ۲۷۷، ۴۵۷، ۲۷۸، ۴۷۸، ۹۷۸، ۹۷۸، ۱۱۸، ۱۱۲، ۱۱۲، ۱۱۲، ۱۱۲، ۱۱۲۰، ۱۱۲۰، ۱۱۸۰ ۷۵۱۰

المنتق فى مولود المصطنى، ١٠٠٩ من لايحضره الفقيد، ٢٤٨ منهاج الكرامة، ٩٦٣، ٩٩٠، ١٠٣١ منهاج اليقين، ٨٤٣ مواقف، ٣

نبراس الضّياء، ٤

نجات، ٦٦١

نقد المحصّل، ١٤٨، ٦١٤، ٦١٥، ١١٤٢

نهاید، ۱۰۸۳، ۱۷۸، ۹۶۶ ۱۰۸۳ -

النّها ية الاثيريّة، ١٠٢٢

نهاية العقول، ٩٩٢

نهاية المرام، ٦٦٣، ٩٠٢، ٩٥٠، ٩٥٠

الولايه، ١٠٧١

۹۹۸، ۱۰۱۵، ۱۰۲۶، ۱۰۳۲، ۲۰۳۰، ۱۰۳۰، ۱۰۳۰، ۱۰۳۰، ۱۲۲۰، ۱۲۲۰، ۱۲۲۰  $\sim$  القرآن، ۱۲۷، ۲۶۷، ۳۳۳، ۲۶۹، ۲۷۹، ۸۷۸

قواعد، ۸۳۳، ۱۱۷۸

کافی، ۱۰۶۸

کامل بهایی، ۹۷۵، ۹۷۰، ۱۰۳۰، ۱۰۳۰

كامل التّواريخ، ١٠١٠

كحل الجواهر، ٣

کشاف، ۲٤٩، ۹۷۵، ۱۰۱٤

گوهر مراد، ۷۵۲

لطايف غيبي، ٩٠٨، ٩٦٣

مجمع البيان، ٧٤٦

المحاسن، ١٠١٨

المحصّل، ۲٤٠

محیط، ۹۷٦

مسند، ۹۷۸، ۱۰۷۱

مطالب عاليه، ٣

مطالع، ٣

مطول، ۷۸۰

معارج، ۹۷۹

مغرب اللّغة، ٩١٦، ١٠٨٦

مقباس القبسات، ۲٤۸

# فهرست موضوعی و اصطلاحات اصلی\*

■ اَجال

در آجال است / ۸۹۱

■ آلام

در حُسن و قبح آلام / ۸٦۰ در انزال آلام / ۸۷۳

■ اثمه

در امامت باقی ائسمه علیهم السلام است / ۱۰۸۶

■ ابصار

شرایط *ابصار /* ٤٥٦ کیفیت *ابصار /* ٤٥٣

تحلیل نظریه خروج شعاع و انطباع در ابصار / ٤٥٣

دلیل مؤلف بر اثبات نظریهٔ انطباع در ابصار / ٤٥٤

■ اتّحاد

عدم جواز اتحاد دو چیز / ۲۰۷

■ اجزا

مـــعرفت اجــزای مــتداخــله و

متباینه / ۱۷۱

وجوب اعادهٔ *اجزای* اصلیه / ۱۱۱۵

تمایز اجزاء ماهیت / ۱۶۸

عدم ترکیب جسم از اجزاء لایتجزی متناهی / ۳۱۰

عدم ترکیب جسم از *اجزاء لایتجزی* نا متناهی / ۳۱۸

**→ جزء** 

■ اجسام

علت عدم انقسام در برخی اجسام / ۳۲۳ تناهی اجسام / ۳۲۹

در ایــــن است کـــه اجسـام متاثلداند / ۳۷۳

از آن رو که به نظر نگارنده فهرست بسامدی اصطلاحات چندان کارگشا نیست، در این فهرست به ذکر اصطلاحات در موضوعات مورد بحث آن پرداخته شد، و به اقتضای ضرورت کتب کلامی مداخلی چون خلافت، اقسام معجزات صادر از نبی و ... بدان افزوده شد، باشد که مقبول اهل نظر افتد.

تکمیل *اخلاق* توسط نبی ً / ۹۲۰

■ اخلال به واجب

ادله استحقاق ذم و عقاب در انجام قبیح و اخلال به واجب / ۱۱۲۲ شبههٔ وارد در عدم استحقاق ذم در اخلال به واجب / ۱۱۲۳

■ ادراک

درانواع قوای باطنه متعلّقه بـه ادراک جزئیّات / ٤٥٩

در مناسبت میان علم و ادراک / ۵۵۶

■ اراده

در چگونگی تعلق *اراده* به حرکت در مسافت / ۲۷۱

در *اراده* و کراهت است / ٦١٧ *اراده* و کراهت از اقسام علم به معنی اعمند / ٦١٧

اعتبار *اراده* و کراهت در یک عمل با دو سویهٔ متقابل / ۲۱۸

تغایر اعتبار *اراده* و کراهت به حسب فاعل با اراده و بیاراده / ۲۱۹

اختلاف *اراده* و کراهت بـاشهوت و نــفرت درتــعلّق و عــدمتعلّق بــه خودشان / ۲۱۹

دلیل ثبوت اراده در خداوند / ۷٤۲ عدم زیادت اراده بر داعی / ۷٤۳ در این است که خدای تعالی اراده در این است که *اجسا*م باقیند / ۳۷۶ جواز خلو *اجسا*م از طعوم و روایح و الوان ۳۷۵

جواز رؤیت *اجسام /* ۳۷٦ در حدوث *اجسام* است / ۳۷٦ دلیل حدوث *اجسام /* ۳۷۷

> ■ اجسام / ۳۸ احکام *اجسام /* ۳۶۹

اجسام فلكيّه / ٣٣٨

■ اجل

تعری*ف اجل /* ۸۹۲

لطف بودن *اجل* برای غیرمکلّف / ۹۶

■ اجماع

ردّ نظریهٔ *اجماع* اهل سنت و خلافت ابوبکر / ٦١

■ احباط

*احباط و تكفير / ۱۱۳۷* ابطال قول ب*د احباط / ۱۱۳۷* 

■ احساس العام العام الواع احساس / ٤٤٧

■ احوال

در تفریع بر قول به ثبوت معدومات و *احوال /* ۵۸

> ■ احول علّت دو دیدن *احول /* ٤٥٨

> > ■ اخلاق

ارد استحقاق ثواب / ۱۹۲۵ استحقاق ثواب و عقاب در همان حال ادهٔ انجام عمل / ۱۹۳۵

■ استعداد

توقّف علم بر استعداد / ٥٥٣

■ استقراء

اقسام دلیل، قیاس، استقراء و تمثیل / ۵۸۹

افادهٔ ظنّ از استقراء و تمثیل / ٥٩٦

■ اسطقسات

شناخت اسطقسات / ۳۵۸

■ اسعار

در اسعار است / ۸۹۸

■ اشكال

مسغایرت کیفیّات با *اشکال* و امزجه / ٤٩٠

■ اصحاب خلیط

حدوث مرکبات و ابطال رأی *اصحاب* خلیط / ۳۵۹

■ اصحاب کبایر

انقطاع عذاب اصحاب كباير / ١١٤٣ ادله انـــقطاع عــقاب اصحاب كباير / ١١٤٣ ـ ١١٤٥

■ اصلح

در اصلح است / ۹۰۰

وجوب فعل *اصـلح* با وجود داعــی و

طاعت عباد دارد و کراهت دارد معاصی را / ۷۹۶ بیان اقوال گوناگون در اراده خداوند / ۲۲

■ ارزاق

در *ارزاق* است / ۹۵

■ ارزانی

در معنی *ارزانی /* ۹۹

■ ارض

خواص ارض / ٣٥٥

■ ارهاص

در بیان *ارهاص /* ۹۲٦

*ارهاص* یا معجزات قبل از بعثت / ۹۲۹

■ استحقاق

ادله استحقاق ذم و عقاب در انجام قبیح و اخلال به واجب / ۱۱۲۲

شبههٔ وارد در عـدم *اسـتحقاق* ذم در اخلال به واجب /۱۱۲۳

اعــــتبار مشـــقت در اسـتحقاق ثواب / ۱۱۲۵

عدم اعتبار رفع ندامت در استحقاق ثواب / ۱۱۲۵

عدم اعتبار انتفاء نفع عاجل در

انتفاء صارف بر خداوند / ۹۰۰ عدم لزوم فعل *اصلح* بر خداوند از نظر قوشجی / ۹۰۲

#### ■ اضافه

اعتبار *اضافه* در علم / ٥٤٤ خواص *اضافه /* ٦٣٣ تكافؤ در وجود / ٦٣٤ وجوب انعكاس / ٦٣٣

عسروض مسضاف حسقیق بسر تمام موجود / ٦٣٤

عدم ثـبوت *اضـافه* در اعـيان و ادله آن / ٦٣٥ ـ ٦٤٥

باقی مباحث اضافه / ٦٤١

عـــدم وقـــوع حـــرکت در مـــقولهٔ اضافه / ٦٦٠

ے مضاف

## ■ اطاعت

الحاق اطاعت والدبه طاعتهای واجب / ۸۳۶

#### ■ اطفال

حکـــم *اطـفال* و مجــانین در ثــواب و عقاب / ۱۱۶۲

### ■ اعاده

وجوب اعادهٔ اجزای اصلیه / ۱۱۱۵ ادلّه پنجگانه اعادهٔ معدوم / ۱۳۲ ـ ۱۳۲

دلیل مثبتین *اعادهٔ معدوم /* ۱۳۷ اشاره به شبههٔ *اعادهٔ معدوم /* ۱۰۹۹

## ■ اعتقاد

در *اعــتقاد* و ظنّ و غــیر ایــن هــر دو اس*ت /* ۵٦۱

نسبت منطق حاكم بين *اعتقاد* و علم / ٥٦٢

اضافی بودن علم و اعتقاد و اعتبار تعلقشان به خود / ۵۹۷

■ اعجاز عکس در کاذبین / ۹۳۰ اقوال وارد در بارهٔ کیفیت اعجاز قرآن / ۹٤۲

#### ■ اعداد

عدم وجود اعداد در خارج / ۲۰۸

■ اعدام

تمایز اعدام / ۷۰

# ■ اعراض

جواهر و *اعراض /* ۲۹۵ *اعراض /* ٤٦٥

حدوث *اعراض* جسمانی / ۳۸۶ آن که *اعراض منحصر* است در نه تا / ٤٦٥

در الحساق نسقطه و عدد به اعراض / ٤٦٦

حصر اعسراض از نظر فلاسفه و متكلمان / ٤٦٧

■ اعواض در *اعواض* است / ۸۷۱

■ افعال

در کیفیّ*ت صدور افعال* از ما / ۲۷۰

■ افلاک

اقسام *افلاک /* ۳٤۱ بساط*ت افلاک /* ۳٤۲

عدم اتصاف *افلاک* به کیفیات فعلی و انفعالی / ۳٤٤

شفافیت افلاک / ۳٤٥

حرکت ارادی مستدیر افلاک / ۳۹۹ امکانی بودن افلاک و علیت آنها بر یکدیگر / ٤٠٦

> لزوم خرق *افلاک /* ۱۱۱۷ اقسام *افلاک کلیه /* ۳۳۹

> > ■ اکوان

حصول جسم در *اکوان چه*ارگانه به میل است / ۹۲

■ اَلم

*اَلم و* لذَّت / ٦١٣

تحقق الم به تفرق اتصال و سوء مزاج / ٦١٥

تــــقسيم لذت و الم بـــه حـــسى و عقلى / ٦١٦

استحاله الم و لذّت است بـر خـدای تعالی / ۷٦۷

الم و وجه حسن آن / ۸۵۹ علت حُسن الم / ۸٦۰ شرایط پنجگانه حُسن صدور الم از

خداوند از دیگاه معتزله / ۸٦۰ لزوم لطف در الم علاوه بر اعتبار نفع

در آن / ۸٦۱ جواز اعتبار *الم بـه جـای عـقاب* در

در مقابل الم مكلف پاداش نيز هست / ٨٦٤

الم با آن که لذت در پی دارد خوب نیست / ۸۶۹

در موارد امر به الم رسانیدن / ۸۷۵

■ الهيات اخص / ٧١١

صاحب آن / ۸۶۳

■ اماره

شناخت دلیل و اماره / ٥٨٦

**■** امام

نصب امام واجب است بر خدای تعالی / ۹۵۳

استدلال عقل بر وجوب نصب امام / ۹۵۶

امام واجب است معصوم باشد / ۹۵٦ امام واجب است که افضل از غیرش باشد / ۹۵۹

وجوب نصّ بر امام / ۹٦٠ امام بلافصل بعد از نبي ـصلى اللّه عليه

و آله \_عـــلىّ بــن ابى طــالب(ع) است / ٩٦٣

■ امامت / ۹۵۱

ادلّهٔ دالّ بر عدم امامت غیر حضرت امیر(ع) / ۹۹۱

امامت ساير المه عليهم السلام / ١٠٨٤

■ امتناع

عدم ثبوت *امتناع* در خارج / ۱ در وجـــوب و امکــان و *امــتناع* است / ۷۳

وجوب، *امتناع* و امكان بالذات / ٧٦ وجوب، *امتناع* و امكان بالغير / ٧٦

■ امر به معروف

وجـــوب *امـر بـه مـعروف* و نهــی از منکر / ۱۱۷۲

امر به معروف و نهی از منکر / ۱۱۷٦ وجوب سمعی امر به معروف و نهی از منکر نه عقلی آن / ۱۱۷۷ شرائط امسر به معروف و نهسی از منکر / ۱۱۷۸ ـ ۱۱۷۹

■ امزجه

اختلاف امزجه به حسب قرب و بعد از اعتدال / ۳۹۵ تفاوت امزجه به صغر و کبر اجزای بسیط آن / ۳۹۷ اقسام امزجه / ۳۹۷

مغایرت کیفیات با *امزجه /* ٤٩٢ ← مزاج ■ امکان

در وجـــوب و *امكــان* و امــتناع است / ۷۳

اقسام ضرورت و امكان / ٧٧ اقسام امكان، عام، خاص و

استقبالی / ۷۸ عروض امکان بر ماهیّت / ۸۵ علت احتیاج امکان است / ۸۷ در بحث از امکان است / ۱۳۸ نــــفی مــثبتین وجــود امکــان در خارج / ۱٤۰

امكان وجودى عالم مسوّق معدوم شدن آن است / ۱۰۹۳

وجوب، امتناع و امكان بالذات / ٧٦ وجوب، امتناع و امكان بالغير / ٧٦ عدم ثبوت امكان استعدادى / ٨٢ در امكان استعدادى است / ٩٢ عـدم ثـبوت امكان خاص در خارج / ٨٢

■ امور عامّه / ١١

■ انفعال

عدم وقوع حرکت در مقوله های فعل و انفعال / ٦٦٢ مقولهٔ فعل و انفعال / ۷۰۸

اعــــتباری بــودن مــقولهٔ فــعل و انفعال / ۷۰۹

■ اوامر

منافع سه گانه اوامر و نواهی / ۸۳۹

■ اولویت / ۸۹

بطلان اولویت ذاتیه / ۹۰

■ اهانت

اعتبار تعظیم و *اهانت* در پاداش ثواب و عقاب / ۱۱۲۸

■ اهل بهشت

شبهات وارد در اعتبار غموم در *اهـل* بهشت و سرور در اهل نار / ۱۱۳۲

■ اهل نار

شبهات وارد در اعتبار غموم در اهل بهشت و سرور در اهل نار / ۱۱۳۲

■ ایجاب

امكان تصور ايجاب و سلب با هم / ۱۱۹

■ ایمان

در ایمان و احکام آن است / ۱۱۲۷ لزوم تصدیق قلبی و لســانی بــاهم در ایمان / ۱۱۷۶

اعتبار ایمان در فاسق / ۱۱۷۵

■ این
 مقوله أین / ٦٤٣
 اقسام أین / ٦٤٥

چگونگی وقوع حرکت در دو مـقولهٔ أين و وضع / ٦٦٧

■ باصره

قوهٔ باصره / ٤٥٠

■ باطل

فعل عبث و باطل / ٢٨٥

■ باقى

خدای تعالی باقی است / ۷٤۷ اثبات صفت باقی در خداوند / ۷٤۷

■ بدن

نفس بدن نیست / ۱۶

نفس فانی به فنای بدن نمی شود / ٤٣٥

■ برودت

کیفیت حرارت و برودت و کیفیت آنها / ٤٩٤

ضدیت حرارت و برودت / ٤٩٥

■ برهان لم

وجه استحكام برهان لم / ٧١٦

■ بسيط

کیفیت احتیاج در بسیط / ۱۹۲ نسبت بین بسیط حقیقی و اضافی و مرکب حقیق و اضافی / ۱۹۳

■ بصر

دلیــــل تــبوت سمــع و بــصر بــر خداوند / ٧٤٤

# ■ تأثير

عدم اعتبار تأثير فاعل، مقارن عدم معلول مطلقاً / ٢٢٩

# ■ تأويل

وجوب تأویل دلیل نقلی در تعارض با دلیل عقلی / ۵۸۸

# ■ تخلخل

تخلخل و تكاثف / ٦٦٣

# ■ تسلسل

ابطال تسلسل / ۲۵۲

ادله چهارگانه ابطال تسلسل / ۲۵۲ ـ

777

## ■ تسلط

در تمکین و تسلط غیر عاقل / ۸۷۵

# ■ تشخص

در تشخص است / ۱۸۸

اعتباری بودن تشخص / ۱۸۸

علت تشخص / ۱۸۹

فرق تمايز و تشخص / ١٩٠

بیان نسبت عموم و خصوص من وجه بین تمایز و تشخص / ۱۹۱

■ تشکیک

انواع تشكيك / ٩٧

■ تصدیق

اقسام علم، تصور و تصدیق / ٥٣٦ اقسام تصور و تصدیق / ٥٣٨

#### ■ بصير

خدای تعالی سمیع و بصیر است / ۷٤٤

#### ■ بعث

وجوب بعث انبیا در تنصیص بر تکلیف / ۸۳۸

حسن بعثت / ٩١٥

حسن بعثت انبيا / ٩١٨

دفع شبههٔ براهمه در نبی بعثت انبیاء / ۹۲۰

وجوب بعثت / ۹۲۱

وجوب بعثت در تمام اوقات / ۹۳۲

#### ■ بقاء

ابطال قول به بقاء قائم بالذات / ۱۱۰٦ لزوم دور مصرح و مضمر در اثبات بقاء قائم بالذات / ۱۱۰۹

# ■ بُنيه

وجوب اعتبار بُنيه در حيات / ٦٢١

# ■ بهشت

ادله نــــــنی بــــــالفعل بــــهشت و دوزخ / ۱۱۷۲ ـــــا۱۱۷۲

وجود بالفعل **بهشت** و دوزخ بنابر ادلهٔ نقلی / ۱۱۷۲

# ■ یاداش

لزوم *یاداش ع*باد / ۱۱۱۶

■ تأبيد

نني دليل تأبيد يهود / ٩٤٥

■ تصور

اقسام علم، تصور و تصدیق / ٥٣٦ اقسام تصور و تصدیق / ٥٣٨

■ تضاد

احكام تقابل تضاد / ٢٢١

وجوب اعتبار وحدت جنس در دو نوع **تضاد** / ۲۲۳

نني تضادّ از جواهر / ٣٠٣

وقوع تضاد در اعتقاد / ٥٦٥

اعتبار تضاد در سكون به حسب ما فيه الحركة / ٦٨٢

وقــوع تـضادٌ ، شـدّت و ضعف در وضع / ٧٠٦

■ تضایف

اعتبار تـقابل تـضایف بـین عـلت و معلول و معقول ثانی بودن آنها / ۲۵۱

■ تطبیق

برهان تطبیق / ۳۲۹، ۲۵۶ نقد میرداماد بر برهان تطبیق / ۳۸۱

■ تعذیب

شبهات وارد در تعذیب اطفال و پاسخ به آنها / ۸۳۰

■ تعظیم

اعتبار تعظیم و اهانت در پاداش ثواب و عقاب / ۱۱۲۸

■ تعليميات

اقسام تعلیمیات در کم متصل / ٤٧٦

■ تقابل

در بحث از تقابل است / ۲۱۱

اقسام تقابل / ۲۱۲

جنس اقسام تقابل / ۲۱٤

عروض تقابل بر اقسامش به تشکیک / ۲۱۵

احكام تعابل تاقض و شرايط آن / ۲۱٦

احكام تقابل عدم و ملكه / ۲۲۰

■ تقدم

تقدم ذاتی در نزد متکلهان / ۹۵ در این است که تقدم مقول به تشکیک است / ۹۷

اشتراک لفظی در اقسام تقدم / ۹۷ اشتراک معنوی در اقسام تقدم / ۹۷ ادلهٔ تقدم قدرت بر فعل / ۲۰۷ عروض تقدم و تأخّر بر زمان به واسطهٔ حرکت / ۲۹٤

تكاثف

تخلخل و ت*كاثف /* ٦٦٣

■ تكفير

احباط و تكفير / ١١٣٧

■ تكليف

در حسن تكليف و بيان ماهيّت آن، و وجه حسن تكليف و جملهٔ احكام

خداوند / ۷۷۹

■ تمايز

فرق تمایز و تشخص / ۱۹۰ بیان نسبت عموم و خصوص من وجه

بی*ن تمایز و تشخص / ۱۹۱* 

■ تمثيل

اقسام دلیل، قیاس، استقراء و تمثیل / ۵۸۹

افادهٔ ظنّ از استقراء و تمثیل / ٥٩٦

■ تمكين

در تمكين و تسلط غير عاقل / ٨٧٥ تمكين ظالم بدون عوض بر حقّ محال است / ٨٨٢

■ تناسخ

ابطال تناسخ / ٤٣٨

■ تناقض

اعـــتبار شرط نهــم در تـناقض بـین قضایای محصوره / ۲۱۸

اعتبار شرط دهم در تمناقض بین قضایای موجهات / ۲۱۸

■ تناهی

عــروض تـناهى و عـدم تـناهى بـر كمّ / ٤٨٣

اعـــتباری بــودن تــناهی و عــدم تناهی / ٤٨٥ آن / ۸۳۱

معنی تکلیف / ۸۳۱

حسن تكليف / ۸۳۲

لزوم تكليف و فوائد آن در دنيا و آخرت / ۸۳۸

وجوب بعث انبیا در تنصیص بر تکلیف / ۸۳۸

وجوب ت*کلیف* جهت دوری مردم از قبایح / ۸٤۰

شرايط حُسن تكليف / ٨٤١

شرايط تكليف / ٨٤١

شرايط تكليف شونده / ٨٤٢

شرايط تكليف كننده / ٨٤٢

متعلّق تكليف / ٨٤٣

انقطاع تكليف / ٨٤٤

حُسن تكليف در حقّ كفّار / ٨٤٤

پاسخ به شبههای در عدم منفعت تکلیف بر کفّار / ۸٤۵

ضرر داشتن اختیار کفر به خودی خود

نه به حسب تکلیف / ۸٤۵

پاسخ به شبههٔ وارد در عدم فائدهٔ

ت*کلیف* بر کافر / ۸٤٧

لزوم حُسن ت*كليف* در شـقوق تخـيير آن / ۸۵۸

■ تمام

صفت تسمام و فوق تمام در

#### ■ توبه

در وجوب تویه است / ۱۱۵۲ وجوب ندامت تائب در تویه / ۱۱۵۳ عدم جواز تویه از برخی افعال گناه خود / ۱۱۵۶

جواز توبه از برخی افعال با اعتقاد به عظمت قبح آن فعل / ۱۱۵۷ اقسام توبه / ۱۱۵۹

در عدم اعتبار اجمال و تفصیل تویه / ۱۱۲۱

عدم اعتبار تجدید تمویه با یادآوری مجدّد آن / ۱۱۲۲

عدم اعتبار لزوم **توبه** با حصول علت گناه به تنهایی / ۱۱٦۲

عدم سقوط عقاب با توبه / ۱۱۹۳ سایر مباحث متعلّق به توبه / ۱۱۹۹ توبه موجب اسقاط عقاب است نه موجب ثواب / ۱۱۹۹

# ■ توحيد

دلیل عقلی توحید / ۷٤۸ ننی شبههٔ ابن کمونه در توحید / ۷٤۹ پاسخ میرداماد به ابن کمونه / ۷٤۹ پاسخ به ابن کمونه به روایت

لاهيجي / ٧٥٢

پـــاسخ ابــن کــمونه بــه روایت خفری / ۷۵٦

## ■ ثابتات

تفریع قول به ثبوت معدومات(ث*ابتات* )و احوال / ۵۸

# **■** ثقل

ثقل و خفّت و کیفیت آنها / ٤٩٧ خفیف و ثقیل اضافی / ٤٩٨

# **=** ثواب

تفاوت عوض با ثواب / ۸۸۷ ثواب و عقاب / ۱۱۱۸ تعریف ثواب / ۱۱۱۹

شرط استحقاق ثواب و مدح / ۱۱۱۹ در صفات ثسواب و عسقاب است / ۱۱۲۸

اعتبار تعظیم و اهانت در پاداش *ثواب* و عقاب / ۱۱۲۸

ادلهٔ دوام **تــواب** و عــقاب / ۱۱۲۸ \_ ۱۱۲۹

وجـوب خـلوص *ثـواب* و عـقاب از شوائب / ۱۱۳۰

اعتبار توق*ف ثواب* بر شرط / ۱۱۳۶ توبه موجب اسقاط عـقاب است نـه موجب ثواب / ۱۱٦٦

■ جبّار

صفت جتار در خداوند / ۷۸۱

■ جبر

نني جبر مطلق / ۷۹۷

رد شبهات اثبات جبر / ۷۹۹ پاسخ شبههٔ اثبات جبر در کیفیت وجوب فعل / ۷۹۹

پاسخ شبههٔ اثبات جبر در عدم علم شخص به فعل خود / ۸۰۰

پاسخ شبههٔ اثبات جبر در اجتاع دو قادر به یک فعل / ۸۰۱

پاسخ شبههٔ اثبات جبر در وحدت اعتبار حدوث در فعل و فاعل / ۸۰۲ پاسخ شبههٔ اثبات جبر در عدم احداث جسم در فاعل / ۸۰۶

پاسخ شبههٔ اثبات جبر در عدم توانایی فاعل بر اعادهٔ فعل ماثل / ۸۰۶

پاسخ شبههٔ اثبات جسبر در لزوم بهتربودن فعل خود از خداوند / ۸۰۵ پاسخ شبههٔ اثبات جبر در عدم لزوم شکر عبد در ایمان خود / ۸۰۸ پاسخ به شبههٔ نقلی اشاعره در اثبات

جبر / ۸۰۷ آیات وارد در اثبات جبر / ۸۰۷ پاسخهای ده گانه به شبههٔ نقلی اشاعره

در اثبات جبر / ۸۰۸

رد نظریه جبر اشاعره بر اساس آیات دال بر انتساب افعال به عباد / ۸۰۸ رد نظریه جبر اشاعره بر اساس آیات

دالٌ بــر مــدح مــؤمنان در ايـــان و... / ۸۰۸

رد نظریه جبر اشاعره بر اساس آیات دال بر ذم عباد در معاصی و.... / ۸۰۹ در نظریه جبر اشاعره بر اساس آیات دال بر تهذیب و اختیار / ۸۱۰ دال بر مسارعت در خیر / ۸۱۰ دال بر مسارعت در خیر / ۸۱۰ رد نظریه جبر اشاعره بر اساس آیات رد نظریه جبر اشاعره بر اساس آیات دال بسر اساعت از خدا و لطف دال بسر استعانت از خدا و لطف

رد نظریه جبر اشاعره بر اساس آیات دال بر استغفار انبیا / ۸۱۱

رد نظریه جبر اشاعره بر اساس آیات دال بر حسرت و ندامت کفار و عاصیان / ۸۱۱

رد نظریه جبر اشاعره بر اساس آیات دال برحسرت و ندامت کافران و درخواست رجعت آنها / ۱۱ رد نظریه جبر اشاعره بر اساس آیات دال بر تنزیه افعال خداوند / ۸۰۹

■ جبريان

در وجه تسمیه *جبریان* به مجوسیان در کلام حضرت علی(ع) / ۸۲۵

> ■ جذراصم اشاره به شبههٔ جذراصم / ۱۲۶

■ جده

عـــدم وقــوع حــركت در مــقولة

جده / ۲۹۲

ے ملک

■ جزاف

**جزاف** و عادت / ۲۸٦

■ جزء

جزء و خواص آن / ١٦٦

در احكام جزء است / ١٦٧

چگونگی تسری حکم جزء بر کل/ ۱۹۸

تعریض قائلین جزء بر برهان / ۳۱٤

نے ادلہ سے گانہ قائلین بے

جزء / ٣١٧\_٣١٤

بیان معارضهای در برابس قائلین به

جزء / ٣١٨

در ننی جزء لایتجزی است / ۳۰۸

وجود دايره نافي فرض جزء لايتجزى

است / ۳۱۳

ے اجزا

■ جسم

احتالات گوناگون در ترکیب جسم از

اجزاء / ٣٠٩

ابطال مذهب اول در عدم تركيب

جسم از اجسزاء لایستجزی

متناهی /۳۱۰

در اثبات مکان است از برای هر جسم / ۳۲٦

حصول جسم در اکوان چهارگانه به میل است / ۲۹۲

اختلاف جسم تعلیمی با خط و سطح تعلیمی / ٤٧٦

اثبات عرضیت جسم تعلیمی / ٤٧٩

■ جنس

واحد بودن فاعل جنس / ١٧٥

نسبت جنس و فصل با مادّه و صورت / ۱۷۵

مــعرفت جــنس طــبيعى، عــقلى و منطق / ١٨٥

اعتبار یک امر به عنوان جنس و فصل به دو اعتبار / ۱۸۷

جنس، جنس فصل نیست / ۱۸۷

اعمیّت جنس از نوع و تساوی فصل با نوع / ۱۸۸

وجوب اعتبار وحدت جنس در دو نوع تضاد /۲۲۳

جوهر و عرض **جنس** مادون خـود نیستند / ۳۰۰

معرفت جسنس عالى، سافل و متوسط / ١٨٦

معرفت جنس مفرد / ۱۸٦

### ■ حادث

در عدم وجوب ماده ومدّت ازبـرای حادث است / ۱۵۳

زمان *حادث* است به واسطهٔ حــدوث عالم /۷۰۳

هــر حــادثی مســبوق بــه مــاده است /۱۵۳

### ■ حافظه

شناخت قوهٔ حافظه / ٤٦٤

#### ■ حال

در ننی حال است / ۵۳ ننی احتجاج مثبتین حال / ۵۶ ننی عذر مثبتین حال / ۵۷ متفرعات قول به ثبوت حال / ۲۲ دراین است که وحدت محل مستلزم وحدت حال نیست / ۳۰۵ خدای تعالی حال در غیرش نیست / ۷۲۱

## ■ حدوث

ادله ننی حدوث در احتیاج ممکن به علت / ۸۷ علت / ۸۷ در قدم و حدوث است / ۹۶ شناخت حدوث و قدم حقیق و مجازی / ۹۹

اعتباری بودن قدم و حدوث / ۱۰۲ حدوث اعراض جسمانی / ۳۸۶

#### ■ جود

صفت جود خداوند / ۷۷۷

#### ■ جوهر

در *جواهر* و اعراض / ٢٩<u>.٥</u> اقسام *جوهر /* ٢٩٩

در جــوهر بــودن و عــرض بـودن محل / ٣٠٠

در این است که جوهر و عرض نیستند جنس ماتحتشان / ۳۰۰

در ننی تضاد است از جوهر /۳۰۳ تحقق حرکت در مقولههای چهارگانه و عدم وقوع حرکت در جوهر / ۲۰۹ ضدیت فنا بر جواهر /۳۰۳

ک\_\_یفیت اع\_\_\_تبار ضدیت در جواهر / ۳۰۶

جواهر مجرّده: عقول و نفوس / ۳۹۶ اثبات جواهر مجرد / ۳۹۷ ادله امتناع قیام فنا به جواهر / ۱۱۰۲

# ■ جهت

در بحث از جهت است / ۳۳۶ عدم انقسام جهت / ۳۳۵ مادی بودن جهت / ۳۳٦ جهت طبیعی و غیر طبیعی / ۳۳۲ ننی جهت از خدای تعالی / ۷٦٤

# ■ جهلاقسام جهل، مرکب و بسیط / ٥٦٨

پاسخ به شبهات فلاسفه در ننی حدوث عالم / ۳۸۵\_۳۹۲

اشارتی به مذاهب گوناگون در حدوث و قدم نفس / ٤٣١

تــــلازم تـــناهى حــركت بــا حـــدوث اجسام / ٣٨٤

شناخت *حدوث ذاتی /* ۱۰۱

# ■ حرارت

کیفیت حرارت و برودت و کیفیت آنها / ٤٩٤

> ضدیت *حرارت* و برودت / ٤٩٥ اطلاقات *حرارت /* ٤٩٦

## ■ حرکت

چگونگی تعلق اراده به حرکت در مسافت / ۲۷۱

تناهی *حرکت* و سکون / ۳۷۹

تلازم تناهی حسرکت با حدوث اجسام / ۳۸۶

تعریف حرکت / ٦٤٦

تعریف ارسطو / ٦٤٦

تعریف متکلمین / ٦٤٧

بداهت وجود حركت / ٦٤٩

ادلهٔ عدم وجود حرکت / ٦٥٠

اركان **حركت /** ٦٥١

لزوم تغایر علت فاعلی و قابلی در حرکت / ۲۵۲

تحقق حرکت در مقوله های چهارگانه و عدم وقوع حرکت در جوهر / ۲۵۹ عــدم وقــوع حــرکت در مــقولهٔ اضافه / ۲۹۰

عـــدم وقــوع حــركت در مــقولهٔ متى / ٦٦١

عـــدم وقــوع حــركت در مــقولة جده / ٦٦٢

عدم وقوع حرکت در مقوله های فعل وانفعال / ۲۹۲

چگونگی وقـوع حـرکت در مـقولهٔ کمّ / ٦٦٣

چگونگی وقـوع حـرکت در مـقولهٔ کیف/ ٦٦٦

چگونگی وقوع حرکت در دو مـقولهٔ أین و وضع / ٦٦٧

عـــروض وحــدت و كـــثرت بــر حركت / ٦٦٨

عــــوامــل مــقتضى وحــدت در حركت / ٦٦٨

عــدم اعــتبار وحــدت محـرٌک در حرکت / ٦٦٩

انقسام حرکت به واسطهٔ مـتحرّک و مسافت / ۲۷۲ اعتبار تضاد در سكون به حسب ما فيه الحركة / ٦٨٢

### ■ حروف

اقسام حسروف، مسصوت و صامت / ٥٢٦

تنظیم کلام از حروف مسموع / ۵۲۷ عدم تعقّل کـلام بـه غـیر از حـروف مسموع / ۵۲۸

#### ■ حساب

وجوب تصدیق به میزان، صراط و حساب به واسطهٔ ادلهٔ نقلی آن / ۱۱۷۸

## ■ حس مشترک / ۴۶۰

ادله اثـبات حس مشترک / ٤٦٠ ـ ٤٦١

### ■ حسن

اثبات عقلی بودن حسن و قبح / ۷۸۶ تقسیم افعال به حسن و قبیح / ۷۸۶ ادلهٔ اثبات عقلی بودن حُسن و قبح / ۷۸۲

دریافت عقلی حُسن و قبح برخی امور بدون استفاده از شرع / ۷۸۷ وجوب عدم ادراک حُسن و قبح در شرعی بودن صِرف / ۷۸۷ جواز قلب حُسن و قبح به یکدیگر در شرعی بودن آنها / ۷۸۸ پاسخ به شبهات اشاعره در شرعی پاسخ به شبهات اشاعره در شرعی

تقابل سکون بـا حـرکت مسـتقیم و مستدیر / ۲۷۹

تقسیم **حرکت** و سکسون بسه طسبیعی، قسری و ارادی / ۱۸۲

چگـــونگی حـــصول **حــرکت** طبیعی / ۱۸۳

نهایت حرکت طبیعی / ٦٨٥

حرکت طبیعی دوری نیست / ۱۸۷

چگونگی **حرکت ق**سری و استناد آن به مبدأ خارجی / ۱۸۸

تــــقسیم حــــرکت بـــه بســیط و مرکب / ۲۹۱

عروض تقدّم و تأخّر بر زمان به واسطهٔ حرکت / ۲۹۶

اتحاد و تهضاد ما منه و ما اليه الحركة / ٦٥٣

اعتبارهای متقابل در مامنه و ما الیه الحرکة / ٦٤٥

وقوع تضاد درحركت به سبب ما منه و ما اليه الحركة / ٦٧١ نیست / ۷٦۱

■ خداوند

صفت جود خداوند / ۷۷۷

صفت ملک در خداوند / ۷۷۸

صفت تسام و فوق تسام در

خداوند / ۷۷۹

صفت حقّ بودن در خداوند / ۷۷۹

صفت خیر بودن در خداوند / ۷۸۰

صفت حکمت در خداوند / ۷۸۱

صفت جبّار در خداوند / ۷۸۱

صفت قهّار در خداوند / ۷۸۲

صفت قیّومت در خداوند / ۷۸۲

ننی عبث از فعل خداوند / ۷۹۳

ننی شبهات سه گانه در انتساب قبح به

خداوند / ۷۹۵

در صفات *خدای* تعالی است / ۷۱۸

خدای تعالی قادر است / ۷۱۸

خددای تعالی مخالف غیرش

استازماهیّات / ۷۵۸

*خدای* تعالی غیر مرکّب است / ۷۵۹

ضد جهت خدای تعالی نیست / ۷۹۰

خدای تعالی صاحب حیز

نیست / ۷٦۱

خدای تعالی حال درغیرش

نیست / ۷٦۱

ننی جهت از خدای تعالی / ۷٦٤

بودن مُحسن و قبح / ۷۸۸\_ ۷۹۰

در **حُسن** و قبح آلام / ۸٦۰

علت حُسن الم / ٨٦٠

■ حقّ

صفت حتّی بودن در خداوند / ۷۷۹

■ حکمت

صفت حکمت در خداوند / ۷۸۱

■ حمل

در كيفي*ّت حمل وج*ود و عدم بر

ماهيّات است / ١٢٨

در چگونگی حمل / ۱۲۸

تـــغایر مـــوضوع و محــمول در

حمل / ١٢٩

در چگــــونگی **حـــم**ل شیء و

خودش / ۱۲۹

**ح**ی

خدای تعالی حتی است / ۷٤۰

تلازم قدرت و علم با صفت

حتی / ۷٤٠

■ حیات

وجوب اعتبار بُینه در حیات / ۲۲۱

احتیاج *حیات* به روح بخاری / ۲۲۲

تـقابل عـدم و مـلكهٔ حـيات بـا

موت / ٦٢٢

■ حيّز

خددای ترعالی صاحب حیز

■ خلأ

امتناع خلا / ٣٣٣

■ خلافت حضرت على (ع) ادله اثبات خلافت:

وقوع نصّ جلی بر **خــلانت حـ**ـضرت علی(ع) / ۹۸۵

آیات قرآنی وارد در شأن حضرت علی(ع) /۹۷۳

حدیث متواتر غدیر / ۹۷٦

حدیث متواتر منزلت / ۹۸۰

اســـتخلاف حـــضرت عــــلى(ع) در مدينه / ۹۸۳

حـــدیث وارد در قـــضای دیــن حضرت / ۹۸٦

اف\_ضلیت حضرت علی(ع) از غیر / ۹۸۷

مــعجزات صـادر از حـضرت علی(ع) / ۹۸۷

> از طریق برهان خلف / ۹۸۹ معیت با صادقان / ۹۹۰

امر به اتباع اولی الامر / ۹۹۰

سبق کفر مدعیان خلافت بر ایمانشان / ۹۹۱

■ خلافت ابوبكر

ادلهٔ ننی خلافت از ابوبکر /۹۹۳ منع ارث از پیامبر /۹۹۳ خدای تعالی غیر مرئی و بـه دیـده ادراک نمیشود / ۷۷۰

خدای تعالی مرتکب قبیح نمـیشود و اخلال در امور واجـبه از او مـتحقّق نمیشود / ۷۹۱

خدای تعالی قادر است بر قبیح / ۷۹۲ خدای تعالی امور را از جهت غرضی انجام می دهد / ۷۹۳

خدای تعالی اراده طاعت عباد را دارد و کراهت از معاصی دارد / ۷۹٤

■ خط

اختلاف جسم تعلیمی با خط و سطح تعلیمی / ٤٧٦

اثبات عرضيت خط / ٤٨٠

عدمی بودن نقطه، خط و سطح / ٤٨١ شناخت خط مستقیم و چگونگی تحقّق آن / ۲۲٦

عـــدم تــضاد خـط مســتقيم و مستدير / ٦٣٠

■ خفّت

ثقل و خفّت و کیفیت آنها / ٤٩٧

■ خفیف و ثقیل اضافی / ۴۹۸

4

منع از فدک / ۹۹۷ غضب حضرت زهرا \_سلام الله علیها \_بر ابوبکر / ۱۰۰۲

شهادت وی بر علیه خودش / ۱۰۰۵ شههادت وی بسر تسلط شیطان بسر او / ۱۰۰۵

گےفتار عےمر بےر عےلیہ خےلافت وی/۱۰۰۲

شک خــود وی در اســتحقاق بــر خلاف*ت /* ۱۰۰٦

مخالفت با نبی در شـیوهٔ اسـتخلاف و امارت دادن / ۱۰۰۷

تخلّف از حکم نبی بر التحاق به سـپاه اسامه /۱۰۰۸

عدم استحقاق بر تولی امری در زمان رسول خدا / ۱۰۱۲

عدم علم وی به احکام /۱۰۱۳ وصیت بسر دفسن در خانهٔ پسیامبر و احراق بیت فاطمه(ع) / ۱۰۱۵

## ■ خلافت عثمان

ادلّهٔ ننی خلافت از عنمان /۱۰۳۳ نـــصب امـــرای فــاسق بـر مسلمین / ۱۰۳۶

تعدّی در بیتالمال و تفضیل بی جای بعضی / ۱۰۳۵ تعیین غرقگاه بر خود / ۱۰۳۵

ضرب و شتم صحابه /۱۰۳٦ اسقاط حدّ از برخی فساق /۱۰۳۷ طعن صحابه بر عثمان /۱۰۳۷

## ■ خلافت عمر

ادلّهٔ ننی خلافت از عمر /۱۰۲۰ عدم علم وی به احکام / ۱۰۲۰ عـــدم عــلم وی بــه قــرآن در مــرگ پيامبر /۱۰۲۳

افے ضلیت فے قاهت حتی زنان بر وی / ۱۰۲۶

تعدّی وی در بیت المال / ۱۰۲۵ عـــدم عـــلم وی بـه احکـام شرعی /۱۰۲٦

حصر خلافت در شش نفر بر خـلاف عمل خليفة قبل / ١٠٢٧

پاره کردن نامه حضرت فاطمه(ع) در باره فدک / ۱۰۳۲

## ■ خُلق

تغایر قدرت با نُحلق و فعل / ٦١٢ در امکان خلق عالم دیگر غیر این عالم / ۱۰۹۱

شبهات وارد در امتناع خلق عالم دیگر / ۱۰۹۲

## ■ خيال

شناخت قوهٔ خیال / ٤٦٢ اثبات قوهٔ خیال / ٤٦٢ نقلی / ۱۱۷۲

■ ذائقه

قوهٔ ذائقه / ٤٤٨

■ ذمَ

تعریف ذمّ / ۱۱۱۹

**-** رحی

عـــدم تـفکک رحـی در جـزء لایتجزی /۳۱۲

■ رد الشمس / ۹۸۹

■ رزق

معنی *رزق /* ۸۹۵

جواز سعی در تحصیل رزق / ۸۹۷ رزق ننی قول متصوفه در مقام / ۸۹۷

■ رطوبت

رطوبت، يبوست وكيفيت آنها / ٤٩٦ اختلاف رطوبت و يبوست بـا لين و صلابت / ٤٩٧

■ روح بخاری

احتیاج حیات ب*ه روح بخاری /* ۲۲۲

■ رؤیت

دلیل امتناع رؤیت خداوند / ۷۷۰ نـــنی ادلهٔ اشــاعره در اثــبات رؤیت / ۷۷۰

حکایت درخواست رؤیت حضرت موسی(ع) /۷۷۰

حكايت رؤيت اهل بهشت / ٧٧١

■ خير

صفت خیر بودن در خداوند / ۷۸۰

■ دادرسی

وجـــوب دادرســـی بــر حــق از مظله مان / ۸۸۱

■ دايره

وجود د*ایره* نافی فرض جزء لایتجزی است /۳۱۳

■ دليل

شناخت دلیل و اماره / ٥٨٦

مقدمات د*لیل* گاه عـقلی است و گـاه عقلی و سمعی / ٥٨٦

افاده یقین در د*لیل* از ادله لفظیه / ۵۸۷ وجوب تأویل د*لیل* نقلی در تعارض با دلیل عقلی / ۵۸۸

اقسام دلیل، قیاس، استقراء و تمثیل / ۸۸۹

■ دوام

■ دوزخ

1177\_

وجود بالفعل بهشت و *دوزخ* بنابر ادلهٔ نقلی / ۱۱۷۲

ادله ننی بالفعل بهشت و دوزخ / ۱۱۷۲

وجود بالفعل بهشت و دوزخ بنابر ادلهٔ

سرعت و بطؤ / ٦٧٣

#### ■ سرور

شبهات وارد در اعتبار غموم در اهل بهشت و سرور در اهل نار / ۱۱۳۲

## ■ سطح

عدمی بودن نقطه، خط و سطح / ٤٨١ اختلاف جسم تعلیمی با خط و سطح تعلیمی / ٤٧٦

اثبات عرضيت سطح تعليمي / ٤٧٩

#### ■ سعر

در معنی سعر / ۸۹۸

#### ■ سکون

تناهی حرکت و سکون / ۳۷۹ وجسود سکسون در حسرکت ذوات الزوایا / ۳۷٦

ماهیت سکون / ۲۷٦

تقابل *سكون* بـا حـركت مسـتقيم و مستدير / ٦٧٩

چگــونگی سکــون در غــیر مـقولهٔ أین / ۱۸۰

اعتبار تضاد در سكون به حسب ما فيه الحركة / ٦٨٢

تقسیم حرکت و سکون بـه طـبیعی، قسری و ارادی / ۱۸۲

استناد سکون طبیعی به طبیعت شیء / ۱۹۰

کیفیت استقرار حضرت حق در جبل / ۷۷۳

ننی دلیل عقلی اشاعره در رؤیت به نه وجه / ۷۷۶

خدای تعالی غیر مرئی است و به دیده ادراک نمی شود / ۷۷۰

#### ■ زمان

حدوث و قدم زم*ان /* ۱۰۰

اثبات عرضيت زمان / ٤٨٠

عروض تقدّم و تأخّر بر زمان به واسطهٔ حرکت / ٦٩٤

عروض بالذات زمان بر متغیرات، و بالعرض بر غیر متغیرات / ۲۹۸ عدم احستیاج معروض زمان به

عدم جزئیت آن در زم*ان /* ۷۰۱ زمان به واسطهٔ حدوث عالم حادث است / ۷۰۳

## ■ زمين

نقض کرویت زمین / ۱۰۹۲

■ سامعه

قوهٔ سامعه / ٤٥٠

زمان / ۷۰۰

■ سبق

اقسام سبق و تقدم / ۹۶

■ سرعت

عدم اختلاف حقيقت حركت به واسطهٔ

#### **■** شک

در معرفت شک / ٥٦٦

### ■ شكل

شکل طبیعی کروی است / ۳۲۸ شناخت شکل و تعریف آن / ۱۳۱

#### ■ شورا

حکایت شورا به روایت علامه حلی / ۱۱۲۸

حکایت شور*ا به* روایت مؤلف / ۱۱۲۹

حکایت **شورا** به روایت طبری / ۱۰۳۰

حكايت شورا به روايت منهاج الكرامة / ۱۰۳۱

### ■ شهوت

اختلاف اراده و كراهت باشهوت و نفرت درتعلّق و عدم تعلّق به خودشان / ۲۱۹

## ■ شيئيت

در شیئیت است / ٦٩

## ■ صادق

اثبات صادق بودن خداوند / ٧٤٥

#### ■ صامت

اقســـام حـــروف، مــصوت و صامت / ٥٢٦

#### ■ سمع

كيفيت سمع / ٤٥٠

دلیـــل ثـــبوت ســمع و بـــصر بـــر خداوند / ۷٤٤

## ■ سميع

خــدای تـعالی سـمیع و بـصیر است / ۷٤٤

#### ■ سهو

در معرفت سهو / ٥٦٦

■ شامه

قوهٔ شامه / ٤٤٩

#### ■ شر

چگونگی استناد شر به قدرت واجب الوجود / ۷۲۵

## ■ شریعت

داشتن شریعت در نبوت واجب نیست / ۹۳۳

#### ■ شفاعت

در شفاعت است / ۱۱٤۹

معنی شفاعت / ۱۱٤۹

ابـــطال نـــظریه زیـــادت در شفاعت / ۱۱۵۰

پاسخ استدلالهای چهارگانه نظریه زیادت منافع در شفاعت / ۱۱۵۱ شبوت شفاعت در معنی اسقاط مضرّت / ۱۱۵۲

#### ■ صخت

صحت و مرض از کیفیات نفسانی / ٦٢٣

#### ■ صدق

نظریه تطابق در صدق / ۱۲۲ طریق معرفت صدق نبی(ص) است / ۹۲۶

#### ■ صراط

عذاب قبر و میزان و صراط / ۱۱۲۸ وجوب تصدیق به میزان، صراط و حساب به واسطهٔ ادلهٔ نقلی آن / ۱۱۷۸ چگونگی صراط / ۱۱۷۱

#### ■ صرفه

دلیل مثبتین صرفه / ۹٤۲ رد نظریه صرفه / ۹٤۳

### ■ صلابت

اختلاف رطوبت و یـبوست بـا لین و صلابت / ٤٩٧

## ■ صنايع

تعليم صنايع از ناحية نبي / ٩١٩

## ■ صوت

حقیقت صوت / ۵۲۲

شرط مــــقاومت در حـــصول صو*ت /* ۵۲۳

ابطال عدم حصول صوت در خارج / ٥٢٤

ابطال بقای صوت / ٥٢٥ حصول تموج از یک صوت / ٥٢٥ عــــوارض غــــیر قــابل شمارش صوت / ٥٢٦

#### ■ صورت

نسبت جنس و فصل با ماده و صورت / ۱۷۵

#### ■ ضدً

استلزام اعتبار یکی از دو طرف ضد در یک موضوع و.... / ۲۲۱ عـدم اعـتبار دو ضد بسر امـر واحد / ۲۲۱

عدم اعتبار ضد در اجناس / ۲۲۲ خدای تعالی دارای ضد نیست / ۷۹۰

### ■ ضرورت

اقسام ضرورت و امکان / ۷۷

#### ■ ضلالت

معنی هدایت و ضلالت / ۸۲۷

#### ■ ضوء

دو طرف داشتن لون و ضوء / ۵۱۵ تغایر حسی لون و ضوء / ۵۱۸ شدّت و ضعف در لون و ضوء / ۵۱۸ ابطال جسم بودن ضوء / ۵۱۹ عرض بودن ضوء / ۵۲۰ ظلمت و تقابل آن با ضوء / ۵۲۱ ضوء ذاتی و عرضی / ۵۲۱

■ طبیعت

تفارق قدرت بـا طـبيعت و مـزاج / ۲۰۳

■ طعوم

بیان طعوم نه گانه / ۵۳۱

■ طير

حدیث طیر / ۱۰۷۲

■ ظلمت

ظلمت و تقابل آن با ضوء / ٥٢١

■ ظن

اعتقاد و ظنّ و غیر این دو / ٥٦١ در معرفت ظنّ / ٥٦٩ شدّت و ضعف در ظنّ / ٥٧٠ افادهٔ ظنّ از استقراء و تمثیل / ٥٩٦

■ عادت

فعل جزاف و عادت / ۲۸٦

■ عارض

فرق عرضی **و** *عارض /* **۱۹۸** 

■ عاقل

كيفيت حلول صورت در عاقل / ٥٤٠ ننى اتحاد عاقل و معقول / ٥٤١ هر مجرد عاقل است / ٥٩٩ هر عاقلى مجرد است / ٥٩٦

= عالم

امکان خلق عالم دیگر غیر این عالم / ۱۰۹۱

صحّت عدم از برای *عالم /*۱۰۹۳ دلیل نقلی معاضد معدوم شـدن *عـالم* است /۱۰۹۸

خدای تعالی عالم است / ۷۲۹

■ عبث

فعل *عبث* و باطل / ۲۸۵ ننی *عبث* از فعل خداوند / ۷۹۳

■ عجز

تـقابل عـدم و مـلكهٔ قـدرت بـا عجز / ٦١١

■ عدد

وحدت عدد نيست / ٢٠٧ در الحـاق نـقطه و عـد بـه اعراض / ٤٦٦

اثبات عرضيت عدد / ٤٨٠

= عدم

در وجود و عدم / ۱۲ تعریف وجود و عدم / ۱۵ تعریف لفظی وجود و عدم / ۱۵ عدم اخص اعم است از عدم اعم / ۷۲ تصوّر عدم / ۱۱۹

امکان تـصور عـدم عـالم و عـدم خود / ۱۲۰

عدم شیء ذاتی شیء نیست / ۲۹۳ تـقابل عـدم و مـلکهٔ حـیات بـا موت / ۲۲۲

در وقـــوع عـــدم و كـيفيّت آن است / ۱۰۹۲

عدم ملکه

عدم ملکه به موضوع محتاج است / ٦٥

احکام تقابل عدم و ملکه / ۲۲۰ تـقابل عـدم و ملکهٔ قـدرت بـا عجز / ۲۱۱

■ عذاب

خدای تعالی اطفال را عداب نمی کند / ۸۲۹

شبهات وارد در تعذیب اطفال و پاسخ به آنها / ۸۳۰

انقطاع عذاب اصحاب کبایر /۱۱۶۳ عذاب قبر و میزان و صراط / ۱۱۲۸ استدلال مصنف بر امکان عنداب قبر / ۱۱۲۸

نقل گفتار برخی در عدم *عذاب قبر و* سؤال آن / ۱۱۷۰

عرضی
 فرق عرضی و عارض / ۱۹۸

■ عصمت

وجوب عصمت / ۹۲۱ ادلهٔ امامیه بر وجوب عصمت / ۹۲۲ ادله وجوب عصمت / ۹۵۲\_۹۵۸ عصمت در ائمه / ۱۰۸۵

امام واجب است معصوم باشد / 907 ■ عفص

فرق عفص و قابض / ٥٣٣

■ عفو

ادله جواز عفو / ۱۱٤۷ دلیل نقلی جواز عفو / ۱۱٤۷

■ عقاب

ثواب و *عقاب /* ۱۱۱۸ تعریف *عقاب /* ۱۱۱۹

ادله استحقاق ذم و عقاب در انجام قبیح و اخلال به واجب / ۱۱۲۲

در صــــفات ثــــواب و *عـــقاب* است / ۱۱۲۸

ادلهٔ دوام ثـواب و *عــقاب /* ۱۱۲۸ ــ ۱۱۲۹

وجـوب خـلوص ثـواب و *عـقاب* از شوائب / ۱۱۳۰

ادله انـــقطاع عـــقاب اصـحاب کبایر /۱۱۶۳

بسیان مسعتزله در عسدم انسقطاع عقاب / ۱۱٤٥

ادلهٔ معتزله در وجوب سقوط *عقاب* و پاسخ آن / ۱۱٦٤

دلیل مرجئه بر سقوط عقاب تفضّلاً و پاسخ آن / ۱۱٦۵

توبه موجب اسقاط عقاب است نه

موجب ثواب / ١١٦٦

■ عقل

تفسي*ر عقل /* ٥٥٩

اطلاقات عقل / ٥٦٠

جواهر مجرده: عقول و نفوس / ۳۹۶ نفی عقول از دیدگاه متکلهان / ۳۹۶ استدلال فلاسفه در اثبات عقول از طریق قاعدهٔ الواحد / ۳۹۶

■ علت

در علت و معلول است / ۲۲۷ تعریف علّت و معلول / ۲۲۷ وجوب اعتبار علت با معلول بر خلاف معدّ / ۲۲۹

اعــتبار وحــدت مـعلول بــا وحــدت علت / ۲۳۰

اعتبار تقابل تضایف بین علت و معلول و معقول ثانی بودن آنها / ۲۵۱ مصاحب علت، علت نیست و مصاحب معلول نیز معلول نیست / ۲۹۷ نیست / ۲۹۷

اقسام علّت / ۲۸۷ علت بالقوة و بالفعل / ۲۸۸ علت کلی و جزئی / ۲۸۹ علت ذاتی و عرضی / ۲۸۹ علت عام و خاص / ۲۹۰

اعــــتبار عـلت در طـرف عـدم

معلول / ۲۹۱

لزوم تغایر عملت فساعلی و قسابلی در حرکت / ۲۵٦

عملت بسیط و مرکب در عملل چهارگانه / ۲۸۷

> علّت صوری / ۲۸۳ علّت غائی / ۲۸۳

كيفيت كثرت معلولها با وحدت *علت* 

فاعلی / ۲۳٦

احكام علّت فاعلى / ٢٢٨

علت قریب و بعید / ۲۹۰

علّت مادی / ۲۸۱

علت مشترک و خاص / ۲۹۰

شـــناخت عـــلتهای فــاعلی بالعرض / ۲۹۶

اقسام علل / ۲۲۸

عناصر علل ذاتی بعضی از برای بعض نیستند / ۲٦۹

اجـــتاع **مـــــت**یت و مـعلولیت در یک شیء / ۲۵۲

در نسبت علیّت است به مفعول / ۲۹۸

■ علم

اقسام علم، تصور و تصدیق / ٥٣٦ عدم امکان تعریف علم / ٥٣٧

علم موقوف بر انطباع است / ٥٣٨ عدم جواز تعلّق علم واحد به دو معلوم / ٥٤٢

ابطال عدم عينيت علم بـ حـال و استقبال / ٥٤٢

اعتبار اضافه در علم / ٥٤٤

اثبات عرض بودن علم / ٥٤٦

اقسام علم / ٥٤٧

علم فعلي و انفعالي / ٥٤٧

اقسام شش گانه علم ضروری / ٥٤٧

علم واجب و ممكن / ٥٤٩

تبعیت علم از معلوم / ۵۵۰

در توقّ*ف علم* است بر استعداد / ۵۵۳

مناسبت میان علم و ادراک / ۵۵۶

علم به علّت مستلزم علم به معلول است / ٥٥٥

مراتب علم / ٥٥٦

كيفيّت علم بذى السّبب / ٥٥٧

نسبت منطق حاكم بين اعتقاد و علم / ٥٦٢

اضافی بودن علم و اعتقاد و اعتبار تعلقشان به خود / ٥٦٧

وجـــوب حـصول عــلم از نــظر صحيح / ٥٧٦

اراده و کراهت از اقسام علم به معنی اعمند / ٦١٧

عــمومیت عــلم خـداونـد بـر تمـام معلومات / ۷۳۲

بـــــیان اشکـــالات وارد در *عــلم* خداوند / ۷۳٤

پاسخ از ننی عملم خداوند به خویش / ۷۳٤

پاسخ از ننی علم خداوند به ماهیات مغایر با او / ۷۳۵

پاسخ از ننی علم خداوند به جـزئیات زمانی / ۷۳۷

پاسخ از ننی عملم خداوند به متجددات / ۷۳۹

تـــلازم قـــدرت و عـــلم بـــا صـفت حيّ / ٧٤٠

اثبات *علم خدا*از طریق صدور احکام متقنه از وی / ۷۲۹

اثبات *علم خدا*از طریق اقتضای تجرّد خداوند / ۷۳۰

اثبات *علم خدا*از طریق علم خداوند به ذات خود / ۷۳۲

على (ع)

على (ع) از همه بيشتر جهاد نموده و بيشتر صدمه ديده است / ١٠٣٩ منزلت على (ع) در غزوه بدر / ١٠٣٩ بود / ١٠٥٦

اشكال عامّه در عدم بلوغ حضرت على (ع) در وقت ايمان آوردن و پاسخ آن / ۱۰۵۷

على (ع) فصيح ترين فرد بود / ١٠٥٩ على (ع) وى درست رأى تـرين فـرد بود / ١٠٦٠

على (ع) حريص ترين فرد در اجراى حدود الهي بود / ١٠٦١

على (ع) حافظ ترين مردم بـه كـتاب الله بود / ١٠٦١

اخبار على (ع) از مغيبات / ١٠٦٢ اخـــبار عــلى (ع) بــه قـتل ذوالثدية / ١٠٦٢

اخبار *على* (ع) بــه عــدم عــبور اهــل نهروان / ١٠٦٣

اخـــبار عـــلى (ع) از قـــتل خــود و غير /١٠٦٣

اخبار على (ع) از حال خالد / ١٠٦٤ اخبار على (ع) از قاتل حضرت امام حسين(ع) / ١٠٦٥

دعـــای عــلی (ع) بــر بـسربن ارطاة / ۱۰۶۲

دعای علی (ع) بر عمران / ۱۰۲۲

دوم: وعـــلى (ع)اعــــلم از هـــه بود / ١٠٤٤

شدت ذکاء علی (ع) / ۱۰٤٥

عدم اشتباه عملی (ع) در احکام و رجوع خلفا به او / ۱۰٤۵

على (ع) قاضى ترين فرد بود / ١٠٤٧ على (ع) استناد تمام علما به او / ١٠٤٨ اقرار على (ع) بر اعلميت از غير / ١٠٤٨

دلالت آیهٔ آل عمران بر فضیلت علی (ع) / ۱۰۶۹

على (ع) سخى ترين فرد بود / ١٠٥٠ على (ع) وى زاهــدترين فــرد پس از رسول خدا بود / ١٠٥١

على (ع) عابدترين فرد بود /١٠٥٣ على (ع) حليم ترين فرد بود /١٠٥٣

على (ع) خليم ترين فرد بود / ١٠٥٥ على (ع) خليق ترين فرد بود / ١٠٥٥

على (ع) اقدم مردم در ايان

دعای علی (ع) بر زید بن ارقم / ۱۰۹۹

ظهور معجزات از علی (ع) / ۱۰۹۷ علی (ع) نزدیک ترین فرد به رسول خدا بود / ۱۰۹۷

مسلی (ع) بسرادر رسول خدا بود / ۱۰۹۸

وجـــوب محــبت عـــلى (ع) بـــنابر قرآن / ١٠٦٨

فضیلت حضرت علی (ع) بنابر آیهٔ «صالح المؤمین» / ۱۰۶۹

على (ع) در منزلت مساوى انبياء بود / ۱۰۷۱

فضیلت حضرت علی (ع) بر غیرش بنابه مفاد حدیث طیر، منزلت و غیره / ۱۰۷۰

فــضیلت عـلی (ع) در روایت سـید عرب/۱۰۷٦

فـــضیلت عــلی (ع) در حــدیث منزلت / ۱۰۷۷

ف ضیلت علی (ع) در ترویج با فاطمه(ع) / ۱۰۷۷\_ ۱۰۸۰ فضیلت علی (ع) در حدیث خیر

البشر/١٠٧٧

علی (ع) هرگز کافر نبود / ۱۰۷۸ بهرهمندی بسیاری از مسلمانان از علی (ع) / ۱۰۷۸

وجود کهالات نفسانی، بدنی و خارجی در علی (ع) / ۱۰۷۹

كـــالات نــفسانى و بــدنى عــلى (ع) / ١٠٧٩

كـــالات خـارجـى نسب عـلى (ع) / ١٠٨٠

کیال فرزندان علی (ع) / ۱۰۸۱ مبارزان با علی (ع)کافرند و مخالفانش فاسق / ۱۰۸۷

### ■ عناصر

اقسام عناصر، بسیط و مرکب / ۳٤٥ اقسام عناصر بسیط / ۳٤٦

جواز تبدیل عسناصر چهارگانه به یکدیگر / ۳٤۷

کیفیات مختصه به هر یک از عناصر / ۳٤۸

کیفیت تفاعل عناصر / ۳۹۱ مزاج حاصل از تفاعل عناصر / ۳۹۱ بحث از عناصر بسیط / ۳٤۵

## **■ عوض**

تعریف عوض / ۸۷۲ وجسوه استحقاق عسوض بسرای عبد / ۸۷۳ فدير / ١٠٧٥ فضيلت على (ع) بنابر حـديث فـدير خم / ١٠٧٤

## ■ غرض

خدای تعالی امور را از جهت *غرضی* انجام میدهد /۷۹۳

#### ■ غضب

غضب، حزن، همّ، خجالت و حقد از کیفیات نفسانی است / ٦٢٥

#### ■ غم

فرح و غم از کیفیات نفسانی / ٦٢٤ انزال غموم / ۸۷۶

شبهات وارد در اعتبار خموم در اهل بهشت و سرور در اهل نار / ۱۱۳۲

### غنی

خدای تعالی غنی است / ۷۲۵

#### ■ غيبت

وجوب عذرخواهی از غیبت شده با رسیدن غیبت به او / ۱۱۲۱

### ■ فاعل

عدم اعتبار تأثیر فاعل، مقارن عدم معلول مطلقاً / ۲۲۹ معلول مطلقاً / ۲۲۳ قابل فاعل نیست / ۲۲۳ تغایر اعتبار اراده و کراهت به حسب فاعل با اراده و بی اراده / ۲۱۹

ما فاعل فعليم / ٧٩٧

وجوب عوض بسر غییر خداوند در برخی موارد / ۸۸۰ تمکین ظالم بدون عوض بر حق محال است / ۸۸۲ کسیفیت ایسصال عسوض بسه مستحق / ۸۸۳

احکام **عوض** / ۸۸۵ عدم دوام *عوض / ۸*۸۵ تفاوت *عوض* با ثواب / ۸۸۷

عدم معین بودن منافع *عوض* در امـر خاصّ / ۸۸۸

عدم جواز اسقاط حقّ *صوض و هـبهٔ* آن / ۸۸۹

لزوم تزاید عوض بر خداوند تا حد رضایت، و لزوم برابری آن در عوض انسانها / ۸۹۰

## ■ غایت

اعتبار غایت در فاعل بالاراده و بالقصد / ۲۸۶

تــقسیم فــایت بـه حسب قـوههای مختلف / ۲۸۶

اثـــبات فــایت در حـرکتهای اتفاقی / ۲۸۷

### ■ غدير

حدیث متواتر *غدیر /* ۹۷٦ شبهه وارد در تـفسیر مـولی در خـبر انفعال / ۷۰۹ تحقیق میرداماد در وجه *فعل /* ۱۱۲۲

■ فكر

افادهٔ علم از طریق نظر و فکر / ۵۷۲ اعتبار صحت ماده و صورت در تولید فکر و نظر / ۵۷۳

■ فنا

ضدیت فنا بر جواهر /۳۰۳ اقوال وارد در فنا / ۱۱۰۱ ادله امتناع قیام فنا به جواهر / ۱۱۰۲ لزوم انقلاب حقیقت و تسلسل در قبول فنای قائم به جواهر /۱۱۰۳

■ فوق تمام

صیفت تمام و فوق تسمام در خداوند / ۷۷۹

> ■ قابض فرق عفص و قابض / ٥٣٣

> > ■ قابل

قابل فاعل نیست / ۲۹۳

■ قادر

خدای تعالی قادر است / ۷۱۸ خدای تعالی بر قبیح قادر است / ۷۹۲ عــدم تــعلّق یک مــقدور بــه دو قادر / ۲۰۹

■ قاعده

قاعده فرعیت / ۱۳۰

اعتبار غایت در فاعل بالاراده و بالقصد / ۲۸۶ بالقصد / ۲۸۶ اعتبار غایت در فاعل بالاراده و بالقصد / ۲۸۶

■ فرح

فرح و غم از کیفیات نفسانی / ٦٢٤

■ فسق

معنی کفر، فسق و نفاق / ۱۱۷۵

■ فصل

هــر چـه جـنس نـدارد *فصل* هـم ندارد / ۱۷٤

نسبت جنس و فصل با مادّه و صورت / ۱۷۵

اعتبار یک امر به عنوان جنس و فصل به دو اعتبار / ۱۸۷

اعمیّت جنس از نوع و تساوی فصل با نوع / ۱۸۸

فصل تام و غير تام / ١٧٨

■ فعل

مراتب صدور فعل / ۲۷۱ قدرت مصحّح فعل است / ۲۰۵ ادلهٔ تقدم قدرت بر فعل / ۲۰۷ عدم وقوع حرکت در مقولههای فعل وانفعال / ۲۹۲

مقولهٔ فعل و انفعال / ۷۰۸

اعستباری بودن مقولهٔ فعل و

عجز / ٦١١

تغایر *قدرت* با خُلق و فعل / ٦١٢

پاسخ از اشکال وارد در نقض تعریف

قدرت /۷۲۰

**قدرت** بر وجود شیء در آینده با عدم

فعلی آن سازگار است / ۷۲۱

عمومیت قدرت واجب الوجود بر تمام مقدورات / ۷۲۶

چگونگی استناد شر به قدرت واجب الوجود / ۷۲۵

تـــلازم قـــدرت و عـــلم بـــا صفت حيّ / ٧٤٠

پاسخ به شبههٔ وارد در عدم انـتساب متولدات به *قدرت ما /*۷۱۸

■ قدم

قدم و حدوث / ۹٤

اعتباری بودن قدم و حدوث / ۱۰۲

شبهدای در اثبات قدم عالم / ۳۸۵

نني دليل فلاسفه در اثبات قدم عالم به

شش وجه / ۳۸۵\_ ۳۹۰

شــناخت حــدوث و قــدم حــقيقى و .

نني قديم غير واجب الوجود / ١٥٢

قديم را عدم جايز نيست / ١٥٥

■ قضا

قضا و قدر / ۸۱۹

قاعده فرعیت در قطایای سالبه / ۱۳۱

**قاعدهٔ** هر حادثی مسبوق به ماده است / ۱۵۳

قاعدهٔ هر عاقلی مجرد است / ٥٩٦ قاعدهٔ هر مجرد عاقل است / ٥٩٩ استدلال فلاسفه در اثبات عقول از طریق قاعدهٔ الواحد / ٣٩٦

■ قبح

اثبات عقلی بودن حسن و قبح / ۷۸۶ نق شبهات سه گانه در انتساب قبح به خداوند / ۷۹۵

خدای تعالی قبیح انجام نمی دهد و اخلال در امور واجب از او متحقّق نمی شود / ۷۹۱

■ قدر

قضا و *قدر /* ۸۱۹

■ قدرت

احكام قدرت / ٦٠٣

تفارق قدرت با طبیعت و مزاج / ۲۰۳

قدرت مصحّح فعل است / ٦٠٥

تعلّق قدرت به وجود و عدم / ٦٠٦

ادلهٔ تقدم قدرت بر فعل / ۲۰۷

عدم جواز تعلّق دو قدرت به یک

مقدور / ۲۰۹

تـقابل عـدم و مـلكهٔ قـدرت بـا

ننی قول اشاعره در باره قضاء / ۸۲۱ ننی اشاعره در تفسیر حضرت علی(ع) در باره قضاء و قدر / ۸۲۲

#### ■ قضيه

اقسام قضیه به حسب موضوع / ۲۱۷

## ■ قوای جسمانی

دلیل تناهی تأثیر قرای جسمانی قسری / ۲۷۷

دلیل تناهی تأثیر قیوای جسمانی طبیعی / ۲۸۰

قوای جسمانی مؤثّر است به مشارکت وضع / ۲۷۳

تناهی قوای جسمانی / ۲۷۶

# ■ قوای نباتی قوای نباتی / ٤٤٢ اقسام قوای نباتی / ٤٤٣

#### ■ قوه

در بیان اقسام قوت / ۲۷۵ شناخت قوهٔ حیوانی / ۲۶۷ ارکان قوهٔ غاذیه / ۶۶۶ ابطال قوهٔ مصوره / ۶۶۶ نقش قوهٔ نباتی برای نفس / ۶۶۲

■ قهار

صفت *قهار* در خداوند / ۷۸۲

■ قیاس اقسام دلیل، قیاس، استقراء و

تمثیل / ۵۸۹ شـــناخت قــــیاس اقــــترانی و استثنایی / ۵۹۰

اقسام قیاس اقترانی به حسب صورت / ۵۹۱

اقسام قیاس اقترانی به حسب ماده / ۵۹۶

اقسام قیاس استثنایی / ۵۹۶

■ تيومت

صفت قبومت در خداوند / ۷۸۲

■ کثرت

وحدت وكثرت / ۱۹۲

اعرفیت وحدت در نزد عقل و کثرت در نزد خیال / ۱۹۶

تقابل میان وحدت و *کثرت /* ۱۹۹ عــــدم تــــقابل ذاتی وحــدت و کثرت / ۱۹۹

عــــوامــل عــروض كـــثرت بــر حركت / ٦٧٠

■ کرامات

ذ کر *کرامات /* ۹۲٦

پاسخ به ادلهٔ ننی کرامات / ۹۲۷

■ كراهت

اراده و کراهت / ۲۱۷

كليات خمس / ١٨١

**■** کم

مقوله كمّ / ٤٦٩

قسمت **كمّ** / ٤٦٩

خواصّ کمّ / ٤٧٠

در احکام کم / ٤٧٣

عدم اعتبار ضدیت در کم و ادلهٔ آن / ٤٧٤

اتصاف كم به انواعش / ٤٧٥

اثبات عرضیت اقسام کم به نحو کلی / ٤٧٨

اثبات عـرضيت اقسـام كـمّ بـه نحـو جزئي / ٤٧٩

عروض تناهی و عدم تناهی بر کم / ٤٨٣

در اقسام مختص به کم متصل و منفصل / ٦٢٦

چگونگی وقـوع حـرکت در مـقولهٔ کـمّ / ٦٦٣

■ كمال

شناخت کمال اول و ثانی / ٤٠٨ کم بالذات و بالعرض / ٤٧١ اقسام تعلیمیات در کمّ متصل / ٤٧٦ کیفیّات مختص به کمیّات / ۲۲٦

■ کیف

مقوله كيف / ٤٨٠

اراده و كراهت از اقسام علم به معنى اعمند / ٦١٧

اعتبار اراده و کراهت در یک عمل با دو سویهٔ متقابل / ۲۱۸

تغایر اعتبار اراده و *کراهت* به حسب فاعل با اراده و بیاراده / ۲۱۹

اختلاف اراده و *کراهت* باشهوت و نفرت درتعلّق و عدم تعلّق به خودشان / ۲۱۹

■ کسب

گذری بر نظریهٔ کسب / ۷۹۸

■ کفر

معنی *کفر*، فسق و نفاق / ۱۱۷۵

■ کلام

عدم تعقّل کـــلام بــه غـــیر از حــروف مسموع / ۵۲۸

دلیل ثبوت کلام بر خداوند / ۷٤٥ فرق کلام نفسی و مأمور به / ۵۲۹

■ کلّی

اقسام کلی / ۱۵۹

کلی طبیعی / ۱۹۰

کلی منطقی و عقلی / ۱۹۱

■ كليات خمس

نــقل عــبارت شــيخ در كــليات خمس / ۱۸۱

کلام میلا محمود نیریزی در حصر

آن / ۱33

■ لذّت

اَكُم ولذّت / ٦١٣

لذت خـــروج از حـالت طـبيعى نيست / ٦١٤

تــــقسيم *لذت* و الم بــــه حـــسى و عقلي / ٦١٦

لطف

ماهيّت لطف و احكام آن / ٨٤٧ وجوب عدم وصول لطف به

الجاء / ٨٤٨

تحصل فعل به واسطهٔ لطف / ٨٤٨

وجوب لطف / ٨٤٩

اقسام لطف / ۸۵۰

پاسخ به شبهههای سه گانه اشاعره در

عدم وجوب لطف / ٨٥١ ـ ٨٥٤

احكام پنج گانه لطف / ٨٥٦

لزوم مناسبت بـين *لطـف* و مـلطوف فيه / ٨٥٦

عدم وصول لطف به حدّ الجاء / ٨٥٦

علم اجمالی یا تفصیلی مکلف به

لطف / ۸۵۷

اعتبار زیادت حُسن در لطف علاوه بر

وجوبش / ۸۵۷

تعریفِ به رسم *کیف /* ٤٨٧

اقسام کیف / ٤٨٨

چگونگی وقـوع حـرکت در مـقولهٔ

كيف / ٦٦٦

کیفیات مختص به هر یک از

عناصر / ٣٤٨

مغایرت کیفیات با اشکال / ٤٩٠

مغایرت کیفیات با امزجه / ٤٩٢

بعث از کیفیّات استعدادی / ۵۳٤

افتقار كيفيات نفساني به حيات با

اعتدال مزاج / ٦٢١

باقی کیفیّات نفسانی / ٦٢٣

صحت و مرض از کیفیات

نفسانی / ٦٢٣

كيفيّات مختص به كميّات / ٦٢٦

عدم اتصاف افلاک به کیفیات فعلی و

انفعاليه / ٣٤٤

بحث از كيفيّات نفساني / ٥٣٥

اقسام كيفيات نفساني / ٥٣٥

فرح و غم از *کیفیات نفسانی /* ۲۲۶

غضب، حزن، همّ، خجالت و حقد از

كيفيات نفساني است / ٦٢٥

■ گناه

تعریف گناه صغیره و کبیره /۱۱٤۳

■ لامسه

در شناخت قوه لامسه و قوای

اعتبار تخییر در *لطف /* ۸۵۸ لزوم *لطف* در الم علاوه بر اعتبار نفع در آن / ۸٦۱

> لمس فرق *لمس و مس /* ٤٤٧

> > ■ لون

دو طرف داشتن لون و ضوء / ۵۱۶ لون و عسدم حسقیقت آن در نسزد عدهای / ۵۱۵

شناخت دو طرف *لون /* ٥١٦

ضوء شرط ادراک *لون* است نه وجود آن / ۱۷

تغایر حسی *لون* و ضوء / ۱۸ ۵ شدّت و ضعف در *لون* و ضوء / ۵۱۸

**=** لين

اختلاف رطوبت و یبوست بـا *لیـن* و صلابت / ٤٩٧

■ ماده

نسبت جنس و فصل با مادّه و صورت / ۱۷۵

■ ماهیات

وجود زاید بر *ماهیات* است / ۲۵ ادله هـفتگانه زیـادت وجـود بـر *ماهیت /* ۲۵ – ۳۱

در بیان ماهیّت و لواحق آن است، مثل وحدت و کثرت / ۱۵٦

چگونگی سلب در ماهیت / ۱۵۸ انــــقسام مــاهیّت بــه بســیط و مرکّب / ۱۲۱

چگونگی اعتبار اجزای ماهیت در آن به نحو بشرط و لابشرط / ۱۷۶ تفارق اسباب وجود و ماهیت / ۲۹۲

■ ماء

خواص ماء / ٣٥٢

■ مباشر

در تقسیم فعل به مباشر، متولد و مخترع و صحت انتساب فعل متولد به عباد / ۸۱۲

■ مبصرات بحث از مبصرات / ۵۱۶

■ مبعوث

در شناختن مبعوث در قیامت / ۱۱۱۵

■ متحرک

قطع مسافت توسط متحرک / ۳۱۲ انقسام حرکت به واسطهٔ متحرّک و مسافت / ۲۷۲

■ متخيله

شناخت قوهٔ متخیله / ٤٦٤

■ متعه

نهی از دو متعه / ۱۰۲٦

■ متغير

نقش میل در حرکت و ارتباط متغیر به

ثابت / ٥٠٠٠

■ متكلّم

خدای تعالی متکلم است / ۷٤٥ اقول گوناگون در معنی متکلم / ۷٤٥

■ متولد

در تقسیم فعل به مباشر، مستولد و مخترع و صحت انتساب فعل متولد به عباد / ۸۱۲

پاسخ به شبههٔ وارد از اشاعره درنـنی فعل متولّد از عبد / ۸۱۸

پاسخ به شبههٔ وارد در عدم انتساب متولدات به قدرت ما / ۷۱۸ احکام متولده از افعال / ۸۱۲

■ متی

عـــدم وقـــوع حـــرکت در مـــقولهٔ متی / ۲۹۱

مقولهٔ متی / ۲۹۶

در مستی است که نسبت به زمان باشد / ۱۹۶

■ مجرد

هر عاقلی مجرد است / ٥٩٦ هر مجرد عاقل است / ٥٩٩

■ مجنون

حکم اطفال و مجانین در ثنواب و عقاب / ۱۱٤٦

■ محرّک

عدم اعتبار وحدت محرّک در حرکت / ٦٦٩

■ محسوسات≥ از محسوسات / ٤٨٩

■ محصله

قضایای موجبه و محصله / ۲۲۰

■ محلَ

نسبت منطق حاکم بـین مـوضوع و محلّ / ۲۹۹

در جــوهر بــودن و عــرض بـودن محل / ٣٠٠

وحدت محل مستلزم وحـدت حـال نیست / ۳۰۵

خـــدای تـعالی مـحل حـوادث نیست / ۷۹۵

■ مخالفين

در ذکر احکام مخالفین / ۱۰۸٦

■ مخترع

در تقسیم فعل به مباشر، متولد و مخترع و صحت انتساب فعل متولد به عباد / ۸۱۲

■ مدح

تعریف مدح / ۱۱۱۹

شرط استحقاق ثواب و مدح / ۱۱۱۹

■ مرض

صحت و مسرض از کیفیات

نفسانی / ٦٢٣

■ مرکب

مرکب و چگونگی جزء در آن / ۱۳۵ معرفت مرکب عقلی و اعتبار جنس و فصل در آن / ۱۷۹

خدای تعالی غیر مرکب است / ۷۵۹ بحث از مرکبّات / ۳۵۸

حدوث *مرکبات* و ابطال رأی اصحاب خلیط / ۳۵۹

وجوب تناهی اعتبار جنس و فصل در مرکب عقلی / ۱۸۶

■ مرگ

لطف بودن مرگ در وقت خاص / ۸۹۲

■ مرید

خدای تعالی مرید است / ۷٤۱

■ مزاج

مزاج حاصل از تفاعل عناصر / ٣٦١ نفس ناطقه مزاج نيست / ٤١١ تفارق قدرت با طبيعت و مزاج / ٦٠٣ تحسقّق الم به تفرق اتصال و سوء مزاج / ٦١٥

افتقار کیفیات نفسانی به حیات با اعتدال مزاج / ۱۲۱

> ■ مس فرق لمس و مس / ٤٤٧

> > ■ مسافت

قطع مسافت توسط متحرک / ۳۱۲ انقسام حرکت به واسطهٔ مـتحرّک و مسافت / ۲۷۲

■ مسموعات

بحث از مسموعات / ٥٢٢

■ مشمومات

بحث از مشموم*ات /* ۵۳۳

■ مصوت

اقسام حروف، مصوت و صامت / ٥٢٦

■ مضاف

در اقسام مضاف است / ٦٣٢

اضافه خواص عروض مضاف حقیق بر تمام موجود / ٦٣٤

عـــروض مـــضاف حــقیق بــر مشهوری / ٦٤٢

■ مطعومات

بحث از مطعومات / ٥٣١

■ معاد

معاد و وعد وعید / ۱۰۹۱

تـــعریف لغـــوی و اصطلاحی

معاد / ۱۰۹۱

وجوب *معاد جسانی / ۱۱۱۰* 

ادله وجوب *معاد /* ۱۱۱۶

نـــقض گـفتار فـالاسفه در معاد جسمانی / ۱۱۱۵

شـــبهات وارد در امـــتناع مــعاد جسمانی / ۱۱۱۷

### ■ معانی

ننی معانی و احوال وصفات زایده در اعیان / ۷٦۸

#### ■ معجزات

ارهـــاص يـا مـعجزات قـبل از بعثت / ۹۲۹

معجزات غير قرآن / ٩٣٥

مــعجزات صــادر از حـضرت على(ع) / ۹۸۷ \_ ۹۸۹

■ معجزات غیر قرآنی رسول خدا ظـــهور آب از بـــين انگشــتان حضرت / ۹۳۵

ظهور آب چاه حدیبیه / ۹۳۵ ظهور آب در چاه خشک / ۹۳۵ عدم کاهش غذا در ضیافت حضرت / ۹۳٦

تسبیح ریگ در دست حضرت / ۹۳۷ شهادت گرگ / ۹۳۸ شکوه ناقه / ۹۳۸ درمان رَمد حضرت علی(ع) / ۹۳۸

استجابت دعای حضرت در حق حضرت امیر(ع)/۹۳۸
حضرت امیر(ع)/۹۳۸
شق القمر/۹۳۸
حرکت درخت/۹۳۸
ستون حنّانّه/۹۳۹
اخبار از مغیبات/۹۳۹
اخبار از قتل امام حسین(ع)/۹۳۹
اخبار از فتح مصر/۹۳۹
اخبار از ادعای کاذب نبوت مسیلمه و عیسی/۹۳۹

اخبار از قتل ذوالثدیه / ۹۳۹ نفرین در حق عتبه / ۹٤۰ اخبار از فوت نجاشی / ۹٤۰ اخبار از شهادت جعفر و ابن رواقه / ۹٤۰

اخبار از قتل عمار یاسر / ۹٤۱ اخبار از قتال با ناکشین، قاسطین و مارقین / ۹٤۱

#### ■ معجزه

تعریف معجزه / ۹۲۶ شروط معجزه / ۹۲۵ اقسام معجزه پیامبر / ۹۳۶ معجزه قرآن / ۹۳۶

■ معدات

معدات و اقسام آن / ۲۹۳

## ≡ معدوم

معدوم عود نمیکند / ۱۳۶ ادله پنجگانه اعـادهٔ مـعدوم / ۱۳۶ ـ

امکان وجودی عالم مسوّق معدوم شدن آن است /۱۰۹۳

دلیل نقلی معاضد معدوم شدن عالم است /۱۰۹۸

## ■ معقول ثاني

بساطت و ترکیب از معقولات ثانیداند / ۱۹۲

مـــــل و وضــــع از مـــعقولات ثانمه اند / ۱۳۲

وجود معقول ثانی است / ۱۱۸ عدم معقول ثانی است / ۱۱۸ اعتبار تقابل تضایف بین علت و معلول و معقول ثانی بودن آنها / ۲۵۱ مواد ثلاث، ماهیت، کلیت و جزئیت، ذاتیت و عرفیت، و جنس و فیصل و نوع معقول ثانیند / ۱۱۸ – ۱۱۹

## ■ معلول

در علت و معلول است / ۲۲۷ تعریف علّت و معلول / ۲۲۷ وجوب اعتبار علت با معلول بر خلاف معد السلام / ۲۲۹ اعتبار وحدت معلول بـا وحدت

علت / ۲۳۰

وحدت *معلول* نشانگر وحدت عــلت اس*ت /*۲۵۰

معلول واحدِ بالنوع، خود واحد بالنوع است / ۲۵۰

اعتبار تقابل تضایف بین علت و معلول و معقول ثانی بودن آنها / ۲۵۱ مـتابعت مـعلول از عـلّت در عـدم و وجود / ۲۲۳

مصاحب علّت، علّت نيست و مصاحب معلول نيز معلول نيست / ٢٦٧

اعـــتبار عــلت در طــرف عــدم معلول / ۲۹۱

در افتقار معلول است در وجود یا عدم / ۲۹۱

## ■ معلوم

عدم جواز تعلق علم واحد به دو معلوم / ٥٤٢

## ■ مفعول

در نسبت عليّت است به مفعول / ٢٦٦

■ مقتول

در بیان حکم مقتول / ۸۹۲

■ مقدور

عــدم تـعلّق یک مـقدور بــه دو قادر / ۲۰۹

#### ■ مكان

اثبات *مکان* برای هر جسم / ۳۲٦ عــدم اعـــتبار دو م*کــان* بــرای یک جسم / ۳۲۷

مكان مركب مكان غالب آن است / ۳۲۹

تحقیق ماهیّت مکان / ۳۲۹

علامات مشهود در مکان / ۳۳۰

شبهدای در تداخل ابعاد با اعتبار مکان / ۳۳۱

بیان رأی گروهی که مکان را سطح باطن جسم حاوی مماس بر سطح ظاهر جسم محوی دانند / ۳۳۲

#### ■ مكلف

در م*كــــلف* بــــودن يأجـــوج و مأجوج / ٩٤٨

استحقاق مکسلف بر این امور چهارگانه / ۱۱۱۹

## ■ ملائكه

افضلیت انبیاء بر ملائکه / ۹٤۹

## ■ ملک

مقولهٔ م*لک /* ۷۰۷ صفت م*لک* در خداوند / ۷۷۸

■ ملموس

کیفیات ملموس فعلی و انفعالی / ٤٩٣ بحث از ملموسات / ٤٩٣

## ■ ممكن

ادله ننی حدوث در احتیاج ممکن بـه علت / ۸۷

ممکن محتاج به مؤثّر است / ۸۸ در وجوب ممکن است که مستفاداز فاعل می شود / ۸۹

ضرورت حـــاجتِ مـــمکن بــه مؤثّر / ۱٤۱

مسمكن در بسقا محستاج بسه مؤتراست / ۱٤۹

علم واجب و ممكن / ٥٤٩

در قسمت ممكنات به طور كلّى / ۲۹۸

استحاله تحقق ممكن بالغير / ٨٥

## ■ منافع

در تقویت منافع / ۸۷۳

■ منزلت

حدیث متواتر م*نزلت /* ۹۸۰

## ■ مواد ثلاث

اعتباریت مواد ثلاث / ۸۰

ادلهٔ مشــــترک اعـــتباریت مــواد ثلاث / ۸۱

اجـــتاع بـــالذات و بـــالغير در مواد ثلاث / ٨٤

■ موت

تــقابل عــدم و مــلكهٔ حــيات بــا

*موت /* ٦٢٢

## ■ مۇثر

علّت احتیاج به مؤثر / ۸۷ ممکن محتاج است به مؤثّر / ۸۸ کیفیت تأثیر مؤثر پس از ایجاد / ۱۵۰

#### ■ موجبه

قضایای موجبه و محصله / ۲۲۰

#### ■ موجود

تقسیم موجود به ثابت در ذهن و غیر ثابت در آن / ۱۲۱ انـــقسام مـــوجود بــالذّات و بالعرض / ۱۳۳

قســــمت مــــوجود بـــه واجب و ممکن / ۱۳۷

## ■ موضوع

نسبت منطق حــاکــم بــین مــوضوع و محلّ / ۲۹۹

## ■ ميزان

عذاب قبر و میزان و صراط / ۱۱۲۸ وجوب تـصدیق بـه مـیزان، صراط و حساب به واسطهٔ ادلهٔ نقلی آن / ۱۱۷۸ چگونگی میزان / ۱۱۷۱

## ■ ميل

میل و اقسام آن / ٤٩٩ نقش میل در حرکت و ارتباط متغیر به ثابت / ٥٠٠

عـــدم امكـان اجــتاع دو مــيل مختلف / ٥٠١

اثبات میل طبیعی در اجسام / ۵۰۲ در بـــیان جــنس بــودن مــیل در اقسامش / ۵۰۶

اعتاد یا میل لازم و مفارق / ٥٠٦ افتقار اعتاد(میل) به محل / ٥٠٧ مقدور بودن اعتاد(میل) در ما / ٥١٠ متولدات از اعتاد(میل) / ٥١٠ تقسیم اعتاد(میل) به اعتبار متولّدات آن / ٥١٢

## ■ نار

خواص نار / ٣٤٨

## ■ نبؤت

در بیان معنی لغوی نبوّت / ۹۱۵ نبوّت حضرت محمّد (ص) / ۹۳۳ ردّ گفتار نصارا بر عدم شمول نسبوت مصطفوی / ۹٤۷

#### ■ نبئ

در معنی نبی / ۹۱۲ خصائص نبی / ۹۱۷ اعــتبار فـوائـد و مـصالح در وجـود نبی / ۹۱۸ اســتفاده از نــبی در امــور دور از عقل / ۹۱۹

نبي مقرر احكام تنظيم جامعه

است / ۹۱۹

تعلیم صنایع از ناحیهٔ نبیّ / ۹۱۹ تکمیل اخلاق توسطّ نبیّ / ۹۲۰ صفات معتبر در نبیّ / ۹۲۳

طریق معرفت صدق نبی(ص) / ۹۲۶

■ ندامت

وجوب *ندامت* تائب در توبه / ۱۱۵۳

■ نسخ

وقـــوع نسـخ در شریــعت مصطفوی / ٩٤٣

ابطال نظریه یهـود و وقـوع نسـخ در شریعت موسوی / ۹٤٤

■ نصّ

وجوب نصّ بر امام / ٩٦٠ توافـق عـصمت و نـصّ بـر خـلافت حضرت على(ع) / ٩٦٣ وقوع نصّ جلى بر خـلافت حـضرت على(ع) / ٩٨٥

■ نظر

نظر و احكام آن / ٥٧٠ نظر و احكام آن / ٥٧٠ افادهٔ علم از طريق نظر و فكر / ٥٧٢ اعتبار صحت ماده و صورت در توليد فكر و نظر / ٥٧٣ وجـــوب حـصول عــلم از نــظر صحيح / ٥٧٦ عدم نياز به معلم در نظر / ٥٧٧

وجوب ترتیب مقدمات در نظر / ۵۷۸ اشتراط عدم علم به مطلوب در حصول نظر / ۵۷۹ بیان وجوب عقلی نظر / ۵۷۹

■ نفاق

معنی کفر، فسق *و نفاق /* ۱۱۷۵

■ نفرت

اختلاف اراده و كراهت باشهوت و نفرت درتعلّق و عدم تعلّق به خودشان / ٦١٩

■ نفس

نفس ناطقه / ٤٠٨

تعریف نفس / ۲۰۸

نفس ناطقه مزاج نیست / ٤١١ ادله ننی مزاج بودن نفس / ٤١١ ـ ٤١٢ در ایسن است کسه نفس نیست بدن / ٤١٤

ادله تغایر نفس با بدن / ٤١٤ ـ ٤١٥ در تجرّد نفس است / ٤١٦ ادلهٔ تجرد نفس / ٤١٦ ـ ٤٢٦ در این است که نفس بشریّه متحدند در نوع یا نه / ٤٢٧

اشارتی به مذاهب گوناگون در حدوث و قدم نفس / ٤٣١ اثبات حدوث نفس / ٤٣١

نفس فانی به فنای بدن نمی شود / ٤٣٥

امر به معروف و نهی منکر / ۱۱۷٦ وجسوب امس بسه مسعروف و نسهی از منکر / ۱۱۷۲

وجوب سمعی امر به معروف و **نهی ا**ز منکر نه عقلی آن / ۱۱۷۷

شرائــط امـر بـه مـعروف و نـه*ی از* منکر / ۱۱۷۸ ـ ۱۱۷۹

### ■ واجب

خواص واجب / ۱۰۶

عدم زیادت وجود *واجب* بر ذات او / ۱۰۷

علم واجب و ممكن / ٥٤٩ گـفتارى در برهان لمّـى در اثبات واجب / ٧١٤

عدم صدور فعل از واجب به منزلهٔ فعل ضدّی نیست / ۷۲۲

عمومیت قدرت *واجب* الوجود بر تمام مقدورات / ۷۲۶

چگونگی استناد شر به قدرت *واجب* الوجود / ۷۲۵\_۷۲۷

ننى اتحّاد *واجب الوجود* با غير / ٧٦٣ باقى صفات *واجب /* ٧٧٧

ننى قديم، غير واجب الوجود / ١٥٢ اثبات وجود واجب الوجود / ٧١٣ ننى موجبيّت واجب الوجود / ٧١٩ عدم تركّب واجب بالذات / ١٠٥ در کیفیّت تعقّل نفس و ادراک آن / ٤٣٩

ادراک نسفس بر امور کلی بدون آلت / ٤٣٩

ادراک **نفس** بر امور جزئی با آلت / ٤٤٠

نقش قوهٔ نباتی برای نفس / ٤٤٢ جواب شبههٔ وارد در عـدم وحـدت نفوس / ٤٢٩

نفوس بشری حادثند / ٤٣٠ بطلان وحدت نفوس / ٤٣١

■ نفس الامر / ۱۲۲

# ■ نفع

نقل کلام بلخی در عدم نفع / ۱۱۲۶ پاسخ اول به بلخی / ۱۱۲۶ پاسخ دوم به بلخی / ۱۱۲۶ عدم اعتبار انتفاء نفع عاجل در استحقاق ثواب / ۱۱۲۵

#### ■ نقطه

الحاق نقطه و عدد به اعراض / ٤٦٦ عدمی بودن نقطه، خط و سطح / ٤٨١

## ■ نمو

شناخت نمو / 223 نمو / 770

■ نهی از منکر

تعریف وجود و عدم / ۱۵ تعریف لفظی وجود و عدم / ۱۵ بداهت وجود / ۱٦ بیان فخر رازی در بداهت وجود / ۱٦ اشتراک وجود / ۲۲ ادلهٔ اشتراک معنوی وجود / ۲۳ بطلان اشتراک لفظی وجود / ۲۵ وجود زاید بر ماهیات است / ۲۵ دادله هـفتگانه زیـادت وجود و بـر ماهیت / ۲۵ – ۳۱

انقسام وجود به ذهنی و خارجی / ۳۳ وجود به غیر حصول عینی معنی دیگر ندارد / ۳۲

وجسود دارای تراید و اشتداد نیست / ۳۹

وجود خیر و عدم شر است / ۱۱ ضد ی برای وجود نیست / ۱۱ مثل از برای وجود نیست / ۲۱ وجود مخالف با سایر معقولات است و منافاتی با معقولات دیگر ندارد / ٤٤ در تلازم شیئیت و وجود / ۲۵ در مقولیت وجود سر مادونش از جزئیات / ۲۸

قسمت وجود و عدم به احتیاج و غنی / ۷۳

در آن کــــه *وجـــود* و وجـــوب

واجب بـــالذات جـــزء چــيزى نيست /١٠٦

وجـود خـاص واجب بالذات نـفس حقیقت ذات اوست / ۱۰۶

#### ■ واحد

واحد عدد نیست / ۲۰۸ خدای تعالی واحد است / ۷٤۸ معلول واحدِ بالنوع، خود واحد بالنوع است / ۲۵۰

## ■ واهمه

شناخت قوهٔ واهمه / ٤٦٢

#### ■ وجوب

وجوب و امكان و امتناع / ۷۳ وجوب، امتناع و امكان بالذات / ۷٦ وجوب، امتناع و امكان بالغير / ۷٦ عدم ثبوت وجوب در خارج / ۸۱ در وجـــوب و امكــان و امــتناع مطلق / ۸٤

وجود و *وجـوب* واجبالوجـودنفس حقیقت واجبند / ۱۰٦

**وجوب** وفای به وعد و وعید از جانب خداوند / ۱۱۱۶

مانعة الجـمع بـودن *وجـوب ذاتـى* و بالغير / ١٠٤

## ■ وجود

وجود و عدم / ۱۲

واجب الوجـــودنفس حــقیقت واجبند / ۱۰٦

عدم زیادت **وجـود** واجب بـر ذات او / ۱۰۷

وجود مطلق ازامور عينيه نيست بلكه از محمولات عقليه است / ١١٤

عـــدم واحــد بــودن، وحــدت و وجود / ۱۹۳

تلازم وحدت با وجود / ۱۹۳ تفارق اسباب وجود و ماهیت / ۲۹۲ تعلّق قدرت به وجود و عدم / ۲۰٦ وجود بسیط است / ۲۳ وجود مطلق و وجود خاص / ۲۳

#### ■ وحدت

در بیان ماهیّت و لواحق آن است، مثل وحدت و کثرت / ۱۵۲ وحدت و کثرت / ۱۹۲ عـــدم واحــد بــودن، وحــدت و وجود / ۱۹۳ تلازم وحدت با وجود / ۱۹۳ وحدت از تعریف غنی است / ۱۹۶

اعرفیت وحدت در نزد عقل و کثرت در نزد خیال / ۱۹۶ و حدت ثابت در اعیان نیست / ۱۹۵ تقابل میان وحدت و کثرت / ۱۹۲ عسدم تـــقابل ذاتی وحسدت و

کثرت / ۱۹۹

اقسام *وحدت /* ۱۹۷

وحدت مقول بـه تشکـیک در افـراد خود است / ۲۰۵

اقسام وحدت / ٢٠٦

وحدت عدد نيست / ٢٠٧

عــــــروض *وحــــدت* بـــر خـــود و مقابلش / ۲۱۰

وحدت معلول نشانگر *وحدت* عــلت است /۲۵۰

عـــروض *وحــدت* و کـــثرت بــر حرکت / ٦٦٨

عـــوامــل مــقتضى وحــدت در حركت / ٦٦٨

## ■ وضع

چگونگی وقوع حرکت در دو مـقولهٔ أین و وضع / ٦٦٧ مقولهٔ وضع / ٧٠٥ وقــوع تـضاد ، شـدت و ضـعف در وضع / ٧٠٦

### ■ وعد

در معاد و وعد وعید است / ۱۰۹۱ وجوب وفای به وعد و وعید از جانب خداوند / ۱۱۱۶

### ■ وعيد

معاد و وعد *وعيد* / ۱۰۹۱

وجوب وفای به وعد و وعیداز جانب خداوند / ۱۱۱۶

■ هدایت

معنی هدایت و ضلالت / ۸۲۷

■ هوا

خواص *هوا /* ۳۵۱

ھيولى

ننی *هیولی /* ۳۲٤

■ يأجوج

در مکـــــلف بــــــودن ی*أجــــوج و* مأجوج / ٩٤٨

■ يبوست

رطوبت، يبوست و كيفيت آنها / ٤٩٦ اختلاف رطوبت و يبوست با لين و صلابت / ٤٩٧

■ يقين

افــاده یــقین در دلیـل از ادله لفظی / ۵۸۷

فهرست تطبیقی شروح تجرید<sup>ر</sup>

| شرح<br>قوشبی | شوارق<br>الإلهام | كشف<br>المراد | علاقة<br>التجريد | عنوان                                                        |
|--------------|------------------|---------------|------------------|--------------------------------------------------------------|
| ٤            | ١٥               | 49            | 11               | ■ مقصد اوّل در امور عامّه                                    |
| ٤            | 17               | 49            | 17               | ● فصل اول در وجود و عدم                                      |
| V            | 17               | 79            | 77               | مسألهٔ ثانیه در اشتراک وجود است                              |
| ٨            | 79               | 45            | 70               | مسألهٔ ثالثه: در این است که وجود زاید بر ماهیات است          |
| 111          | ٤٣               | 49            | 44               | مسألهٔ رابعه: در انقسام وجود است به ذهنی و خارجی             |
| 1 1 2        | ٥٢               | ٤٠            | 47               | مسألهٔ خامسه: در آن که وجود به غیر حصول عینی معنی دیگر ندارد |
| ١٤           | ٥٢               | ٤١            | 47               | مسألهٔ سادسه : در این که وجود را تزاید و اشتداد نیست         |
| 18           | ٥٣               | ٤٢            | ٤١               | مسألهٔ سابعه : در آن که وجود خیر و عدم شرّ است               |
| 18           | ٥٤               | ٤٣            | ٤١               | مسألهٔ ثامنه : در این است که وجود ضدّی برای آن نیست          |
| 12           | ٥٤               | ٤٣            | ٤٢               | مسألهٔ تاسعه: در این است که مثل از برای وجود نیست            |
|              |                  |               |                  | مسألهٔ عاشره : در این است که وجود مخالف غیرش است از معقولات، |
| ١٤           | ٥٤               | ٤٤            | ٤٤               | و منافاتی با معقولات دیگر ندارد                              |
| ١٥           | 00               | ٤٥            | ٤٦               | مسألهٔ حادیة عشر : در تلازم شیئیت است و وجود                 |
| ١٨           | ٥٨               | 0.            | ٥٣               | مسألهٔ دوازدهم : در ننی حال است                              |
| 71           | 77               | ٥٤            | ٥٨               | مسألهٔ سیزدهم: در تفریع بر قول به ثبوت معدومات و احوال است   |

۱. در این فهرست فقط به عناوین فصول و مسائل پرداخته شده، که عناوین فصول و مسأله ها بر اساس متن حاضر و کشف المراد تصحیح استاد علامه حسن زاده آملی، چاپ دوم تنظیم شده، و در پارهای از موارد با تقسیم بندی فصول و مسائل شرح قوشجی و شوارق الالهام تطبیق ندارد، از این رو در پارهای جای ها جهت تطبیق با متن تجرید با یک صفحه اختلاف قابل دستیابی خواهد بود.

| شرح<br><b>قو</b> شجی | شبوارق<br>الإلهام | كشيف<br>المراد | علاقة<br>التجريد | عنوان                                                        |
|----------------------|-------------------|----------------|------------------|--------------------------------------------------------------|
|                      | , ,               |                |                  |                                                              |
| 77                   | ٦٥                | ٥٨             | ٦٣               | مسأله چهاردهم : در وجود مطلق و وجود خاص است                  |
| 74                   | ٦٧                | ٥٩             | ٦٥               | مسألهٔ خامسه عشر : در این است که عدم ملکه محتاج است به موضوع |
| 74                   | ٦٨                | ٦٠             | וו               | مسألهٔ شانزدهم: در این است که وجود بسیط است                  |
| 45                   | ٦٨                | 71             | ٦٨               | مسألهٔ هفدهم: در مقولیّت وجود است بر ما تحتش از جزئیّات      |
| 72                   | ٧٠                | 77             | 79               | مسأله هجدهم : در شيئيت است                                   |
| 70                   | ٧٢                | ٦٤             | ٧٠               | مسألهٔ نوزدهم: در تمایز اعدام است                            |
| 77                   | ٧٥                | 77             | ٧٢               | مسألهٔ بیستم: در این است که عدم اخصّ اعمّ است از عدم اعمّ    |
| ۸۲                   | ٧٥                | יי             | ٧٣               | مسألهٔ حادیةوعشرون : در قسمتوجود و عدماست به احتیاج و غنی    |
| 7.4                  | ٧٥                | ٦٧             | ٧٣               | مسألهٔ بیست و دویم : در وجوب و امکان و امتناع است            |
|                      |                   |                |                  | مسألهٔ بیست و سیم : در این است که این قضایای ثلاثه ممکن      |
| 79                   | ٧٨                | ٦٨             | ۷٥               | نيست تعريفشان                                                |
| 79                   | ٧٨                | ٦٨             | ۷٥               | مسألهٔ رابع و عشرون : در قسمت به این ثلاثه است               |
| 71                   | ۸۰                | ٧٠             | <b>VV</b>        | مسأله بیست و پنجم: در اقسام ضرورت و امکان است                |
|                      |                   |                |                  | مسأله بیستوششم : در این استکهوجوب و امکان وامتناع نیستند     |
| 44                   | ۸۲                | ٧٢             | ۸۰               | ثابت در اعیان                                                |
| 77                   | ۸۷                | ۷٥             | ٨٤               | مسألهٔ سابع و عشرون : در وجوب و امکان و امتناع مطلق          |
| 77                   | ٨٨                | 77             | ۸٥               | مسألهٔ ثامن و عشرون : در عروض امکان است از برای ماهیّت       |
| ۳۸                   | ۸۹                | ٧٧             | ۸۷               | مسألهٔ بیست و نهم: در علّت احتیاج به مؤثر است                |
| ۳۸                   | 9.                | ٧٨             | ۸۸               | مسألهٔ سیام : در این است که ممکن محتاج است به مؤثّر          |
| 49                   | 91                | ٧٩             | ۸۹               | مسألهٔ سی و یکم: در وجوب ممکناست که مستفاداز فاعل می شود     |
| ٤١                   | 90                | ۸۱             | 97               | مسألهٔ سی و دویم : در امکان استعدادی است                     |
| ٤١                   | 47                | ٨٢             | 98               | مسألهٔ سی و سیم : در قدم و حدوث است                          |
| ٤٥                   | 1.1               | ٨٤             | 97               | مسألهٔ رابع و ثلاثون: در این است که تقدّم مقول به تشکیک است  |
| ٤٧                   | 1.7               | ٨٩             | 1.5              | مسألهٔ سی و پنجم: در خواصّ واجب است                          |
|                      |                   |                |                  | مسألهٔ سی و ششم : در آن که وجود و وجوب واجبالوجود نفس        |
| ٤٧                   | 1.4               | 9.             | 1.7              | حقيقت واجبند                                                 |
| ٥٤                   | 17.               | 99             | 119              | مسألهٔ سی و هفتم: در تصوّر عدم است                           |
| ٥٨                   | 178               | ١٠٤            | 178              | مسألهٔ سی و هشتم: در کیفیّت حمل وجود و عدم بر ماهیّات است    |

| شرح    |        |        | علاقة   | ع <b>نوان</b>                                              |
|--------|--------|--------|---------|------------------------------------------------------------|
| وشجى ا | וצושוק | المراد | التجريد |                                                            |
| ٦.     | 177    | 1.4    | 188     | مسألهٔ سی و نهم: در انقسام موجود است بالذّات و بالعرض      |
| ۸٠     | 177    | 1.9    | 148     | مسألهٔ چهلم: در این است که معدوم عود نمیکند                |
| ٦٥     | 144    | 11.    | 140     | مسأله چهل و یکم: در قسمت موجود است به واجب و ممکن          |
| 70     | 144    | 111    | 177     | مسأله چهل و دویم: در بحث از امکان است                      |
|        |        |        |         | مسألهٔ چهل و سیم: دراین است که حکم به حاجتِ ممکن به مؤثّر  |
| ٨٦     | 140    | 114    | 121     | ضروری است                                                  |
| 79     | ١٣٨    | 117    | 189     | مسألهٔ چهل و چهارم: در این که ممکن باقی محتاج است به مؤثّر |
| ٧١     | 121    | 171    | 107     | مسأله چهل و پنجم: در ننی قدیم غیرواجب الوجود است           |
| ٧٢     | 127    | 174    | 100     | مسأله چهل و ششم: در عدم وجوب مادّهومدّت ازبرای حادث است    |
| ٧٥     | 122    | 178    | 100     | مسألهٔ چهل و هفتم: در این است که قدیم را عدم جایز نیست     |
|        |        |        |         |                                                            |
| ٧٥     | 122    | 170    | 107     | ● فصل ثانی: در بیان ماهیّت و لواحق آن است، مثل وحدت و کثرت |
| ٧٥     | 12     | 170    | 104     | مسألهٔ اول                                                 |
| VV     | 120    | 177.   | 109     | مسألهٔ ثانیه: در اقسام کلّی است                            |
| ۷۹     | 107    | 179    | 171     | مسألهٔ ثالثه: در انقسام ماهیّت است به بسیط و مرکّب         |
| ٨٤     | 174    | 180    | 177     | مسألهٔ رابعه: در احكام جزء است                             |
| 98     | 177    | 188    | 144     | مسألهٔ خامسه: در تشخص است                                  |
| 144    | ١٨١    | 184    | 197     | مسأله ششم: در بحث از وحدت و کثرت است                       |
| 14     | ١٨٢    | 184    | 198     | مسألهٔ هفتم : در این است که وحدت غنی است از تعریف          |
| 9.8    | ١٨٣    | 189    | 190     | مسأله هشتم: در این که وحدت نیست ثابت در اعیان              |
| 4.4    | 148    | 189    | 197     | مسأله نهم : در تقابل میان وحدت و کثرت است                  |
| 1      | 341    | 10.    | 197     | مسألهٔ دهم: در اقسام وحدت است                              |
| 1.5    | 197    | 104    | 711     | مسألهٔ حادی عشر: در بحث از تقابل است                       |
|        |        |        |         |                                                            |
| 117    | 7.7    | 174    | 777     | ● فصل ثالث: در علت و معلول است                             |
| 117    | 7.7    | 179    | 777     | مسألهٔ اوّل: در تعریف علّت و معلول است                     |
| 117    | 7.7    | 179    | 778     | مسألة ثانيه: در اقسام علل است                              |
| 118    | 7.0    | 179    | 778     | مسألهٔ ثالثه: در احكام علّت فاعليّه است                    |

| شرح<br>قوشجی | شوارق<br>الإلهام | كشيف<br>المراد | علاقة<br>التجريد | عنوان                                                          |
|--------------|------------------|----------------|------------------|----------------------------------------------------------------|
|              |                  |                | •••              |                                                                |
| 177          | 710              | 177            | 707              | مسألهٔ رابعه : در ابطال تسلسل است                              |
| 177          | 777              | ۱۸۱            | 778              | مسألهٔ خامسه : در متابعت معلول مر علّت راست در عدم و وجود      |
| ١٢٦          | 777              | ١٨٢            | 774              | مسألهٔ سادسه : در این است که قابل فاعل نیست                    |
| 177          | 777              | ۱۸۳            | 777              | مسألهٔ هفتم : در نسبت عليّت است به مفعول                       |
|              |                  |                |                  | مسألهٔ هشتم : در این است که مصاحب علّت، علّت نیست و مصاحب      |
| 177          | 779              | ١٨٣            | 777              | معلول نیز معلول نیست                                           |
|              |                  |                |                  | مسألهٔ تاسعه: در ایناست که عناصر علل ذاتی بعضی از برای بعض     |
| 177          | 779              | 140            | 779              | نیستند                                                         |
| 177          | 74.              | ۱۸۷            | 77.              | مسألهٔ عاشره : در كيفيّت صدور افعال است از ما                  |
| 179          | 747              | ۱۸۹            | 777              | مسألهٔ یازدهم: در قوای جسمانیّه است که مؤثّر است به مشارکت وضع |
| 179          | 745              | 19.            | 377              | مسألهٔ دوازدهم: در تناهی قوای جسمانیّه است                     |
| 144          | 749              | 197            | 141              | مسألهٔ سیزدهم: در علّت مادّیه است                              |
| 144          | 72.              | 197            | 784              | مسألهٔ چهاردهم: در علّت صوریّه است                             |
| 188          | 721              | 191            | 784              | مسألهٔ پانزدهم: در علّت غائيه است                              |
| 145          | 701              | 7.7            | 7.4.7            | مسألهٔ شانزدهم: در اقسام علّت است                              |
| 140          | 700              | 71.            | 791              | مسألهٔ هفدهم : در افتقار معلول است در وجود یا عدم              |
|              |                  |                |                  |                                                                |
| 141          | 701              | 317            | 790              | ■ مقصد دوّم: در جواهر و اعراض                                  |
| 141          | 709              | 317            | 797              | <ul> <li>الفصل الاول في الجواهر</li> </ul>                     |
| 141          | 17.              | 317            | 798              | مسألهٔ اولی : در قسمت ممکنات است به قول کلّی                   |
| 140          | 177              | 117            | ٣٠٠              | مسألهٔ ثانیه: در ایناست که جوهر و عرضنیستند جنس ماتحتشان       |
| ۱۳۸          | 170              | 719            | 4.4              | مسألهٔ ثالثه: در ننی تضادّ است از جوهر                         |
| 147          | 770              | 77.            | 4.0              | مسألهٔ رابعه : دراین است که وحدت محل مستلزم وحدت حال نیست      |
| 12.          | 177              | 771            | ٣٠٧              | مسأله خامسه: در استحاله انتقال اعراض است                       |
| 124          | 777              | 777            | 4.4              | مسألهٔ ششم : در نبی جزء لایتجزی است                            |
| 101          | 789              | 779            | 475              | مسألهٔ هفتم : در نني هيولي است                                 |
| 104          | 719              | 74.            | 777              | مسألهٔ ثامنه : در اثبات مكان است از براى هر جسم                |
| 107          | 4.1              | 777            | 444              | مسألهٔ تاسعه : در تحقیق ماهیّت مکان است                        |

| شرح ا | ا شوارق | كشف    | علاقة   | <br>  <b>عنـوان</b>                                          |  |
|-------|---------|--------|---------|--------------------------------------------------------------|--|
| قوشجى | الالهام | المراد | التجريد |                                                              |  |
| 171   | ٣١٠     | 745    | 777     | مسألهٔ عاشره : در امتناع خلاًاست                             |  |
| 178   | 710     | 745    | 44.     | مسألهٔ یازدهم: در بحث از جهت است                             |  |
|       | , , ,   | ,,,    |         |                                                              |  |
| 170   | 417     | 777    | 777     | ● النصل الثاني : في الاجسام                                  |  |
| 170   | 717     | 777    | TTA     | مسألهٔ اوّل: بحث از اجسام فلكيّه است                         |  |
| 179   | 440     | 721    | 720     | مسألهٔ ثانیه : در بحث از عناصر بسیطه است                     |  |
| 174   | 441     | 729    | TOA     | مسألهٔ ثالثه : در بحث از مركبّات است                         |  |
|       |         |        |         |                                                              |  |
| ۱۸۰   | 444     | 700    | 779     | ● الفصل الثالث: في بقيّه احكام الاجسام                       |  |
| ۱۸۰   | 444     | 400    | 779     | مسألهٔ اولی: در تناهی اجسام است                              |  |
| 141   | 455     | 707    | 777     | مسألهٔ ثانیه: در این است که اجسام مهاثله اند                 |  |
| ١٨٢   | 455     | Y0Y    | 478     | مسألهٔ ثالثه: در این است که اجسام باقیند                     |  |
|       |         |        |         | مسألهٔ رابعه : دراین است که اجسام جایز است که خالی باشند     |  |
| ١٨٢   | 455     | 404    | 440     | از طعوم و روایح و الوان                                      |  |
| ۱۸۳   | 458     | 404    | 777     | مسألهٔ خامسه: در این است که اجسام جایز است رؤیتشان           |  |
| ١٨٣   | 450     | 709    | ٣٧٦     | مسألهٔ سادسه: در حدوث اجسام است                              |  |
|       |         |        |         | ·                                                            |  |
| ١٨٨   | 457     | 777    | 498     | ● فصل چهارم: در جواهر مجرّده است از عقول و نفوس              |  |
| ١٨٨   | 457     | 777    | 498     | مسأله اوّل: در عقول مجرّده                                   |  |
| 198   | 408     | 377    | ٤٠٨     | مسألهٔ ثانیه : در نفس ناطقه است                              |  |
| 197   | 700     | 770    | ٤١١     | مسألهٔ ثالثه: در این است که نفس ناطقه نیست مزاج              |  |
| 197   | 707     | 777    | ٤١٤     | مسألهٔ رابعه :در این است که نفس نیست بدن                     |  |
| 197   | 809     | ***    | ٤١٦     | مسألهٔ خامسه: در تجرّد نفس است                               |  |
| 7.1   | 357     | 441    | 277     | مسألهٔ سادسه : در این است که نفس بشریّه متحّدند در نوع یا نه |  |
| 7.7   | 770     | 784    | ٤٣٠     | مسألهٔ سابعه : در این است که نفوس بشریّه حادثند              |  |
|       |         |        |         | مسألهٔ ثامنه : در این است که از برای هر نفسی بدن واحدی هست،  |  |
| 7.4   | 777     | 387    | १४१     | و از برای هر بدنی نفس واحدی هست                              |  |
| 7.4   | 777     | 440    | ٤٣٥     | مسألهٔ نهم : در این است که نفس فانی نمی شود به فنای بدن      |  |

| شرح<br>قوشجی | شوارق<br>الإلهام | كشيف<br>المراد | علاقة<br>التجريد | عنوان                                                             |
|--------------|------------------|----------------|------------------|-------------------------------------------------------------------|
| عوبي         | PWZ              | القراد         | اللجريد          |                                                                   |
| 7.2          | 779              | 710            | 247              | مسألهٔ عاشره: در ابطال تناسخ است                                  |
| 4.8          | 779              | 7.8.7          | ٤٣٩              | مسألهٔ یازدهم: در کیفیّت تعقّل نفس است و ادراک آن                 |
| 7.0          | ٣٠٧              | 747            | 123              | مسألهٔ دوازدهم: در قوای نباتیّه است                               |
| 7.9          | 777              | 79.            | ٤٤٧              | مسألهٔ سيزدهم: در انواع احساس است                                 |
| 717          | 777              | 790            | ٤٥٩              | مسألهٔ رابع عشر : درانواع قوای باطنه متعلّقه به ادراک جزئیّات است |
|              |                  |                |                  |                                                                   |
| 719          | ۳۸٦              | 799            | ٤٦٥              | ● الفصل الخامس: في الاعراض                                        |
| 719          | ۳۸۷              | 799            | ٤٦٥              | مسألهٔ اولی : آن که اعراض منحصر است در نه تا                      |
|              |                  |                |                  |                                                                   |
| 719          | ۳۷۸              | 779            | ٤٦٩              | 🗖 مقوله کمّ                                                       |
| 771          | 444              | ٣٠٠            | ٤٦٩              | مسأله ثانيه : در قسمت كمّ است                                     |
| 771          | 44.              | ٣٠٠            | ٤٧٠              | مسأله ثالثه : در خواصّ كمّ است                                    |
| 777          | 441              | 4.4            | 274              | مسألهٔ چهارم: در احكام كمّ است                                    |
|              |                  |                |                  |                                                                   |
| 777          | 498              | ٣٠٧            | ٤٨٠              | 🗖 مقوله كيف                                                       |
| 777          | 498              | ٣٠٧            | ٤٨٧              | مسألة اوّل: تعريفِ به رسم كيف است                                 |
| 777          | 498              | ٣٠٨            | ٤٨٨              | مسألهٔ ثانیه: در اقسام کیف است                                    |
| 777          | 498              | ٣٠٨            | ٤٨٩              | مسألهٔ ثالثه : در بحث از محسوسات است                              |
| 777          | 498              | ٣٠٨            | ٤٩٠              | مسألهٔ رابعه : در مغایرت کیفیّات است با اشکال و امزجه             |
| 778          | 440              | ٣١٠            | 294              | مسأله خامسه : در بحث از ملموسات است                               |
| 747          | ٤٠٢              | 414            | ٥١٤              | مسألهٔ سادسه: در بحث از مبصرات است                                |
| 727          | ٤٠٩              | 441            | ٥٢٢              | مسأله سابعه: در بحث از مسموعات است                                |
| 757          | ٤١٥              | 440            | ٥٣١              | مسأله هشتم : در بحث از مطعومات است                                |
| 729          | ٤١٥              | 777            | ٥٣٣              | مسألهٔ تاسعه : در بحث از مشمومات است                              |
| 729          | ٤١٦              | 777            | ٥٣٤              | مسألهٔ عاشره: در بحث از كيفيّات استعداديّه است                    |
| 789          | 217              | ۳۲۷            | 040              | مسألهٔ يازدهم: در بحث از كيفيّات نفسانيّه است                     |
| 729          | ٤١٦              | 414            | ٥٣٦              | مسألهٔ دوازدهم : در بحث از علم است به قول مطلق                    |
| 70.          | ٤١٧              | ۳۲۸            | ٥٣٨              | مسألهٔ ثالث عشر : این است که علم موقوف بر انطباع است              |

|   | ا شرح ا | شوارق   | كشف    | علاقة   | عنوان                                                              |
|---|---------|---------|--------|---------|--------------------------------------------------------------------|
|   | قوشجى   | الالهام | المراد | التجريد | ا                                                                  |
|   |         |         |        |         |                                                                    |
|   | 701     | ٤١٩     | 777    | 0 2 V   | مسألهٔ رابع عشر: در اقسام علم است                                  |
|   | 408     | 173     | 447    | 007     | مسألهٔ پانزدهم: در توقّف علم است بر استعداد                        |
|   | 700     | 277     | ***    | 002     | مسألهٔ سادس عشر : در مناسبت میان علم و ادراک است                   |
|   | 700     | 274     | 440    | 000     | مسألهٔ سابع عشر: در این است که علم به علّت مستلزم علم به معلول است |
|   | 707     | 274     | ***    | 007     | مسألهٔ ثامنه عشر : در مراتب علم است                                |
|   | 400     | 272     | ***    | 007     | مسألهٔ تاسع عشر: در کیفیّت علم بذی السّبب است                      |
|   | 709     | 240     | 444    | 009     | مسألهٔ بیستم : در تفسیر عقل است                                    |
|   | 709     | ٤٢٦     | 45.    | ١٦٥     | مسألهٔ بیست و یکم: در اعتقاد و ظنّ و غیر این هر دو است             |
|   | ۲٦٠     | 277     | 454    | ٥٧٠     | مسألهٔ ثانیه و عشرون : در نظر و احکام آن است                       |
|   | 777     | ٤٣٩     | 404    | 7.4     | مسألهٔ ثالث و عشرون : در احکام قدرت است                            |
|   | 777     | 228     | 401    | 714     | مسألهٔ رابع و عشرون : در آلم و لذّت است                            |
|   | 779     | 133     | 407    | 717     | مسألهٔ خامسه و عشرون : در اراده و کسراهت است                       |
|   | 387     | ٤٤٨     | 771    | 774     | مسألهٔ سادسه و عشرون : در باقی کیفیّات نفسانیّه است                |
|   | 440     | ٤٥١     | 777    | 777     | مسألهٔ سابعه و عشرون : در کیفیّات مختصّه به کمیّات است             |
|   |         |         |        |         |                                                                    |
|   | 444     | 207     | 374    | 747     | 🗖 مقولة مضاف                                                       |
|   | 744     | 207     | 357    | 747     | مسألهٔ اولی : در اقسام مضاف است                                    |
|   | 747     | ٤٥٤     | 470    | 744     | مسألهٔ ثانیه : در خواص اضافه است                                   |
| ı | 444     | 203     | 470    | 740     | مسألهٔ ثالثه: در این است که اضافه نیست ثابت در اعیان               |
|   | 444     | ٤٥٨     | 414    | 781     | مسألهٔ رابعه : در باقی مباحث اضافه است                             |
|   |         |         |        |         |                                                                    |
|   | 789     | ٤٥٨     | ٣٧٠    | 728     | 🗖 مقوله این                                                        |
|   | 749     | ٨٥٤     | ٣٧٠    | 728     | مسألهٔ خامسه: در مقوله أين است                                     |
|   |         |         |        |         |                                                                    |
|   | ٣١٧     | ٤٩٠     | ۳۸٥    | 798     | □ مقولهٔ متی                                                       |
|   | 717     | ٤٩٠     | ٣٨٥    | 798     | مسألهٔ سادسه: در متى است كه نسبت به زمان باشد                      |
|   |         |         |        |         |                                                                    |
|   | ٣٠٨     | 297     | ۳۸۷    | ٧٠٥     | □ مقولة وضع                                                        |
| ı | ı       | 1       |        |         | ا عرب رسي                                                          |

| ا شرح ا | ا شوارق | كثنف        | علاقة   | عنوان                                                           |
|---------|---------|-------------|---------|-----------------------------------------------------------------|
| قوشجی   | الالهام | المراد      | التجريد | 0.9                                                             |
| 4.7     | ٤٩٢     | <b>7</b> 87 | ٧٠٥     | مسألهٔ سابعه : در وضع است                                       |
| 7.9     | ٤٩٣     | 788         | ٧٠٧     | 🗆 مقولهٔ ملک                                                    |
| 4.9     | ٤٩٣     | 711         | 7.7     | مسألهٔ ثامنه: در مِلک است                                       |
|         |         |             |         |                                                                 |
| 7.9     | 298     | 789         | ۷٠۸     | 🗆 مقولهٔ فعل و انفعال                                           |
| 7.9     | 298     | 444         | ٧٠٨     | مسألهٔ تاسعه : در مقولتین فعل و انفعال است                      |
| •       |         |             |         |                                                                 |
| ٣١.     | ٤٩٤     | 49.         | ٧١١     | ■ مقصد سوّم : در الهيات اخصّ                                    |
| ٣١.     | 190     | 797         | ۷۱۳     | ● الفصل الاول في وجوده                                          |
|         |         |             |         |                                                                 |
| ٣١.     | 0       | 444         | ۷۱۸     | ● الفصل الثاني: در صفات خداي تعالى است                          |
| 71.     | 0       | 797         | ٧١٨     | مسألهٔ اولی : در این است که خدای تعالی قادر است                 |
| 717     | 0.9     | 444         | ٧٢٩     | مسألهٔ ثانیه : در این است که خدای تعالی عالم است                |
| 314     | 029     | ٤٠١         | ٧٤٠     | مسألهٔ ثالثه: در این است که خدای تعالی حی است                   |
| 710     | 019     | ٤٠١         | 134     | مسألهٔ رابعه : در این است که خدای تعالی مرید است                |
| 710     | 300     | ٤٠٢         | 788     | مسألهٔ خامسه : در این است که خدای تعالی سمیع و بصیر است         |
| 717     | 000     | ٤٠٣         | ٧٤٥     | مسألهٔ سادسه : در این است که خدای تعالی منکلّم است              |
| 44.     | _       | ٤٠٤         | 757     | مسألهٔ سابعه : در این است که خدای تعالی باقی است                |
| 474     | _       | ٤٠٥         | VEA     | مسألهٔ ثامنه : در این است که خدای تعالی واحد است                |
| 472     | _       | ٤٠٥         | VOA     | مسألهٔ تاسعه: دراین است که خدای تعالی مخالف غیرش است از ماهیّات |
| 478     | _       | ٤٠٥         | 709     | مسألهٔ عاشره: در این است که خدای تعالی غیر مرکّب است            |
| 377     | _       | ٤٠٦         | ٧٦٠     | مسألهٔ حادی عشر: در این است که ضدّ جهت خدای تعالی نیست          |
| 445     | _       | ٤٠٦         | 177     | مسألهٔ ثانی عشر: در این است که خدای تعالی صاحب حیّز نیست        |
| 478     | _       | ٤٠٧         | 771     | مسألهٔ ثالثعشر: درایناست که خدای تعالی حال درغیرش نیست          |
| 478     | _       | ٤٠٧         | ۷٦٣     | مسألهٔ رابع عشر : در ننی اتحاد واجب الوجود با غیر است           |
| 475     | _       | ٤٠٧         | 778     | مسألهٔ خامس عشر: در ننی جهت است از خدای تعالی                   |
| 472     | -       | ٤٠٨         | V70     | مسألهٔ سادسعشر : درایناست کهخدای تعالی محلّ حوادث نیست          |

| شرح<br>قوشجی | شىوارق<br>الإلهام | كشف<br>المراد | علاقة<br>التجريد | عنوان                                                            |  |
|--------------|-------------------|---------------|------------------|------------------------------------------------------------------|--|
|              |                   |               |                  |                                                                  |  |
| 777          | _                 | ٤٠٨           | ۷٦٥              | مسألهٔ سابع عشر: در این است که خدای تعالی غنی است                |  |
| 777          | -                 | ٤٠٩           | V7V              | مسألهٔ ثامن عشر: در استحاله الم و لذّت است بر خدای تعالی         |  |
| 777          | <b>-</b>          | ٤١٠           | V\A              | مسألهٔ تاسع عشر : درنق معانی و احوال وصفات زایده در اعیان است    |  |
|              |                   |               |                  | مسألهٔ بیستم : در این است که خدای تعالی غیر مرئی و بدیده         |  |
| 444          | -                 | ٤١٠           | ٧٧٠              | ادراک نمی شود                                                    |  |
| 747          | -                 | ٤١٤           | <b>VVV</b>       | مسألهٔ حادی و عشرون : در باقی صفات واجب است                      |  |
| 777          | -                 | ٤١٧           | ۷۸٤              | ● الفصل الثالث: در افعال خداى تعالى است                          |  |
| 779          | -                 | ٤١٧           | ٧٨٤              | مسأله اوّل: در اثبات حسن است و قبح كه هر دو عقلى اند             |  |
|              |                   | :             |                  | مسألهٔ ثانیه : در این است که خدای تعالی نمی کند قبیح را          |  |
| 749          | _                 | ٤٢٠           | V91              | و اخلال در امور واجبه از او متحقّق نمیشود                        |  |
| 444          | _                 | 173           | 797              | مسألهٔ ثالثه: در این است که خدای تعالی قادر است بر قبیح          |  |
| 48.          | _                 | 277           | ۷۹۳              | مسألهٔ رابعه : دراین است که خدای تعالی می کندامور را از جهت غرضی |  |
|              |                   |               |                  | مسألهٔ خامسه: در این است که خدای تعالی اراده طاعت عباد دارد      |  |
| 45.          | _                 | ٤٢٢           | ٧٩٤              | و کراهت دار د معاصی را                                           |  |
| 481          | _                 | ٤٢٣           | V4V              | مسألهٔ ششم : در این است که ما فاعل فعلیم                         |  |
| 454          | _                 | ٤٣٠           | ۸۱۲              | مسألهٔ هفتم : در فعل متولد است                                   |  |
| 454          | -                 | ٤٣٢           | ۸۱۹              | مسألهٔ ثامنه : در قضا و قدر است                                  |  |
| 729          | -                 | ٤٣٥           | ۸۲۷              | مسألهٔ تاسعه : در معنی هدایت و ضلالت است                         |  |
| 789          | -                 | ٤٣٦           | ۸۲۹              | مسألهٔ عاشره: درایناست که خدای تعالی عذاب نمی کند اطفال را       |  |
|              |                   |               |                  | مسألهٔ حادیه عشر : در حسن تکلیف است و بیان ماهیّت آن،            |  |
| 70.          | _                 | ٤٣٧           | ۸۳۱              | و وجه حسن تكليف و جملهٔ احكام آن                                 |  |
| 707          | -                 | រររ           | ٨٤٧              | مسألهٔ ثانی عشر : در لطف است و ماهیّت و احکام آن                 |  |
| 404          | _                 | ٤٤٩           | ٨٥٩              | مسألة ثالث عشر : در الم است و وجه حسن آن                         |  |
| 408          | _                 | 207           | ۸۷۱              | مسألة رابع عشر : در اعواض است                                    |  |
| 707          | -                 | 173           | ۸۹۱              | مسألهٔ خامس عشر : در آجال است                                    |  |
| 707          | -                 | 173           | 190              | مسألهٔ سادس عشر: در ارزاق است                                    |  |
| 707          | _                 | ٤٦٤           | ۸۹۸              | مسألهٔ سابع عشر : در اسعار است                                   |  |

| شرح<br>قوشجی | شوارق<br>الإلهام | كشيف<br>المراد | علاقة<br>التجريد | عنوان                                                                |  |
|--------------|------------------|----------------|------------------|----------------------------------------------------------------------|--|
| <b>70</b>    | -                | ٤٦٥            | ۹                | مسألهٔ ثامنه عشر : در اصلح است                                       |  |
| T0V          | _                | ٤٦٨            | 918              | ■ مقصد چهارم : در نبوّت                                              |  |
| 401          | _                | ٤٦٨            | 910              | مسألهٔ اول : در حسن بعثت است                                         |  |
| 804          | _                | ٤٧٠            | 971              | مسألهٔ ثانیه : در وجوب بعثت است                                      |  |
| <b>70</b> A  | _                | ٤٧١            | 171              | مسألهٔ ثالثه : در وجوب عصمت است                                      |  |
| 809          | –                | ٤٧٤            | 978              | مسألهٔ رابعه : در طریق معرفت صدق نبی است(ص)                          |  |
| ٣٦٠          | _                | ٤٧٥            | 977              | مسألهٔ خامسه : در ذکر کرامات است                                     |  |
| 771          | _                | ٤٧٩            | 944              | مسألهٔ سادسه : در وجوب بعثت است در کلّ وقت                           |  |
| 771          | _                | ٤٨٠            | 944              | مسألهٔ هفتم : درنبوّت نبیما حضرت محمّد (ص) است                       |  |
|              |                  |                |                  |                                                                      |  |
| 470          | _                | ٤٩٠            | 901              | ■ مقصد پنجم: در امامت                                                |  |
| 470          | <b>–</b>         | ٤٩٠            | 908              | مسألهٔ اوّل: آن که نصب امام واجب است بر خدای تعالی                   |  |
| 777          | _                | 897            | 907              | مسألهٔ ثانیه : در این است که امام واجب است معصوم باشد                |  |
| 777          | _                | १९०            | 909              | مسألهٔ ثالثه: درایناست که امامواجباست که افضل از غیرش باشد           |  |
| 777          | _                | 190            | 47.              | مسألهٔ چهارم : در وجوب نصّ بر امام است                               |  |
|              |                  |                |                  | مسألهٔ خامسه : در این است که امام بعد از نبی ـ صلی الله علیه و آله ـ |  |
| 777          | <b>–</b>         | ٤٩٦            | 978              | بلافصل على بن ابي طالب است، عليه السّلام                             |  |
|              |                  |                |                  | مسألهٔ سادسه : در ادلهٔ داله بر عدم امامت غیر                        |  |
| 441          | _                | ٥٠٤            | 991              | حضرت امير _عليه السّلام _است                                         |  |
| 440          | _                | ٥١٧            | 1.44             | مسألهٔ هفتم : در این است که علی (ع) افضل از صحابه است                |  |
| 44.          | <b>–</b> 1       | ٥٣٩            | 1.48             | مسألهٔ هشتم: در امامت باق انمه است عليهم السلام                      |  |
| ۳۸۰          | _                | ٥٤٠            | 1.41             | مسألهٔ نهم: در ذكر احكام مخالفين                                     |  |
|              |                  |                |                  | _                                                                    |  |
| 44.          | _                | 730            | 1.91             | ■ مقصد ششم : در معاد و وعد وعید است<br>از در معاد و معاد و عدد است   |  |
| 44.          | -                | 730            | 1.91             | مسألهٔ اول: در امكان خلق عالم ديگر غير اين عالم                      |  |
| 441          | _                | 024            | 1-98             | مسألهٔ ثانیه: در صحّت عدم است از برای عالم                           |  |
| 441          | _                | 011            | 1.44             | مسألهٔ ثالثه : در وقوع عدم و كيفيّت آن است                           |  |

| شرح   | ا شوارق | كشف    | علاقة    | عنوان                                               |
|-------|---------|--------|----------|-----------------------------------------------------|
| قوشجى | الإلهام | المراد | التجريد  |                                                     |
|       |         |        | <b> </b> |                                                     |
| 787   | _       | 011    | 111.     | مسألهٔ رابعه : در وجوب معاد جسمانی است              |
| 387   | _       | 001    | 1114     | مسألهٔ خامسه : در <sup>ب</sup> واب و عقاب است       |
| 440   | _       | 001    | 1174     | مسألهٔ سادسه : در صفات ثواب و عقاب است              |
| 440   | _       | 009    | 1144     | مسألهٔ سابعه : در احباط و تكفير است                 |
| 777   | _       | 150    | 1128     | مسألهٔ ثامنه: در انقطاع عذاب اصحاب كباير است        |
| ۳۸۷   | _       | ۳۲٥    | 1127     | مسألهٔ تاسعه : در جواز عفو است                      |
| ۳۸۷   | -       | ٥٣٤    | 1189     | مسألهٔ عاشره : در شفاعت است                         |
| 444   | _       | 770    | 1107     | مسألهٔ یازدهم : در وجوب توبه است                    |
| 789   | _       | ٥٧٠    | 1109     | مسألهٔ ثانی عشر : در اقسام توبه است                 |
| 44.   | _       | ٥٧٤    | 1177     | مسألهٔ ثالثه عشر : در باقی مباحث متعلّق به توبه است |
| 44.   | -       | ٥٧٤    | 1174     | مسألهٔ رابع عشر : در عذاب قبر و میزان و صراط است    |
| 797   | _       | ٥٧٧    | 1178     | مسألهٔ خامسه عشر : در ایمان و احکام آن است          |
| 498   | -       | ٥٧٨    | 1177     | مسألهٔ سادس عشر: در امر معروف و نهی منکر است        |

#### برخي از منابع پژوهش

اتحاد عاقل بالمعقول م مجموعه رسائل فلسني صدرالمتألهين.

اثبات الهداة، الشيخ محمدحسن حر العاملي، المطبة العلمية، قم.

اثنى عشر رساله، مير مجمد باقر الداماد، تهران.

اثولوجيا ، افلوطين عند العرب.

احراق بيت فاطمة، الشيخ حسين غيب غلامي، قم ١٤١٧.

احصاء العلوم، ابونصر فارابی، ترجمه حسین خدیوجم، چ۲، انتشارات علمی و فرهنگی، تهران ۱۳٦٤ ش .

احقاق الحتى، القاضي نورالله الشوشتري، ٢٠ ج، مكتبة آية الله المرعشي النجني.

احوال و آثار خواجه نصيرالدين طوسي، محمد تتي مدرس رضوي، بنياد فرهنگ ايران ــ تهران ١٣٥٤ ش .

ارشاد الاذهان، العلامة الحلَّى، ٢ ج، مؤسسة النشر الاسلامي، قم ١٤١٠.

الارشاد، الشيخ المفيد، النجف الاشرف.

ارشاد الطالبين، جمال الدين مقداد السيورى الحلّى، تحقيق السيّد مهدى الرجائي، مكتبة آية الله مرعشى النجني، قم ١٤٠٥.

اساس الاقتباس، خواجه نصیرالدین طوسی، تحقیق مدرس رضوی، ج ۲۵، دانشگاه تهران، تهران ۱۳۶۱ ش.

اساس البلاغة، جار الله محمود الزمخشري، دار صادر، بيروت ١٣٩٩.

الاستيعاب، ابن عبدالبر ﴾ حاشية الاصابة، بيروت.

الاسرار الخفية، العلامة الحلى، مكتب الاعلام الاسلامي، قم ١٤٢١.

الاسفار الاربعة، صدرالدين محمدالشيرازي، ٩ ج، المصطفوي، قم.

اصطلاحات الاصول، الميرزا على المشكيني، الهادى، قم ١٤١٣ ه.ق.

الاعتقادات، الشيخ الصدوق، تحقيق حسان عبدالسعيد، الؤتمرالعالمي لألفية الشيخ المفيد، قم ١٤١٣.

اعلام الورى، امينى الاسلام الطبرسى، ٢ ج، مؤسسة آل البيت لاحباء التراث، قم ١٤١٧. و تحقيق على اكبر الغفارى، الاسلامية، طهران ١٣٣٨.

اعيان الشيعة، السيد محسن الامين، ١٠ ج، دارالتعارف، بيروت.

افلوطين عند العرب، تحقيق عبدالرحمن بدوى، وكالة المطبوعات، كويت ١٩٧٧ م.

الامامة و السياسة، ابن قيتبه، مصر ١٩٦٩.

امل الامل، محمدبن الحسن الحرالعاملي، تحقيق السيد احمد الحسيني، الاندلس، بغداد ١٣٨٥. انوار الملكوت، جمال الدين الحلّي، تحقيق محمّد نجني الزنجاني، الطبعة الثانية، الرضى، قم ١٣٦٣ ش.

أُسُدُ الغابة في معرفة الصحابة، عزّالدين علي بن محمد الجزري المعروف بابن الاثير، طهران سنة ١٣٧٧.

بحارالانوار، محمّد باقر الجلسي، ١١٠ ج، الطبعة الثانية، الاسلامية، طهران ١٣٦٦ ش.

بصائر الدرجات، ابن جعفر الصفار، الاعلمي، تهران ١٣٦٢ ش.

تاريخ ابن اثير بالكامل.

تاریخ الرسل و الملوک، محمدب جریر الطبری، محمد ابوالفضل ابراهیم، دارالمعارف، قاهره ۱۳۸۷.

تاریخ علم کلام، علی اصغر حلبی، اساطیر، تهران ۱۳۷۳.

تاريخ مدينة دمشق ب ترجمة الامام على بن ابي طالب.

التبيان، الشيخ حسن الطوسي، ١٠ ج، بيروت.

تجريد الاعتقاد، خواجه نصيرالدين الطوسى، تحقيق محمدجواد الحسيني الجلالي، مكتب الاعلام الاسلامي، قم ١٤٠٧.

التحصیل، بهمنیار بن المرزبان، تحقیق مرتضی مطهری، ط ۲ ، دانشگاه تهران، تهران ۱۳۷۵ ش.

تذكرة الخواص، العلامة سبط ابن الجوزى، مكتبة نينوى الحديثة، طهران.

تذكرة العاصرين، محمد على حزين لاهيجي، تصحيح معصومه سالك، ميراث مكتوب، تهران

۱۳۷۵ ش .

ترجمة الامام على بن ابى طالب، ابن عساكر، تحقيق الشيخ محمّد باقر المحمودى، ٣ ج، مؤسسة المحمودي، بيروت ١٣٩٨.

تصنيف نهج البلاغة، لبيب بيضون، ط ٢ ،مكتب الاعلام الاسلامي، قم ١٤٠٨.

تعليقة براساس الاقتباس، سيد عبدالله انوار، مركز، تهران ١٣٧٥ ش.

تفسير القرآن الكريم، العلامه النيسابوري، الطبع الحجري.

التفسير الكبير، الامام الفخر الرازي، ٣٢ ج، مكتب الاعلام الاسلامي، قم

تلخیص المحصّل، نصیرالدین طوسی، به اهتام عبد اللّه نورانی، مؤسسه مطالعات اسلامی، تهران ۱۳۵۹.

التنقيح - رسائل فلسني صدرالمتألمين.

التوحيد، الشيخ الصدوق، تحقيق السيد هاشم الحسيني الطهراني، مؤسسة النشر الاسلامي، قم. توضيح المراد، السيد هاشم الحسيني الطهراني، ط٣، مفيد، تهران.

ثواب الاعمال، الشيخ الصدوق.

الجامع الصحيح، ابوعيسي محمّد الترمذي، ٥ ج، دار احياء التراث العربي، بيروت.

الجامع الصغير، جلال الدين السيوطي، ٢ ج، دارالكتب العلمية، بيروت.

جذوات، محمّد باقر میرداماد، خیام، افست چاپ سنگی، بمبئی ۱۳۰۲.

الجوهر التصيد، العلامة جمال الدين الحلَّى، تحقيق محسن بيدارفر، بيدار، قم ١٣٦٣ هش.

الحاشيه على الهيات الشرح الجديد على التجريد، المحقق الادبيلي، تحقيق احمد العابدي، مؤتمر المقدس الادبيلي، قم ١٣٧٥.

الحاشية، ملا عبدالله يزدى، ط ٢ ، المصطفوى، قم ١٣٩٩.

حکمت شیعی، مرتضی رحیمی نژاد، اندیشهٔ معاصر، تهران ۱۳۷٦ ش.

حکمت الهی، محیی الدین مهدی الهی قشدای، ج ۲ ، انتشارات اسلامی، تهران.

حکیم استرآباد میرداماد، سید علی موسوی مدرس بهبهانی، اطلاعات، تهران ۱۳۷۰ ش .

حلية الاولياء، ابونعيم الاصبهاني، ١٠ ج، دار احياء التراث، بيروت.

الخصائص، الامام النسائي، تحقيق الدكتور الاميني، تهران.

الخصال، الشيخ الصدوق، تحقيق على اكبر الغفاري، مؤسسة النشر الاسلامي، قم.

الدّر المنثور، جلال الدين السيوطي، ٦ ج، مكتبة آية اللّه المرعشي، قم ١٤٠٤.

درةالتاج(حکمت عملی)، قطبالدین شیرازی، تصحیح ماهدخت همایی، انتشارات علمی و فرهنگی، تهران ۱۳٦۹ ش .

دلائل الصّدق، للشيخ محمدرضا المظفّر، الطبعة الثانية، قم، سنة ١٣٩٥.

دیوان خواجه حافظ، تصحیح سید ابوالقاسم انجوی شیرازی، ج ۳، جاویدان، تهران.

الذخيرة، الشريف المرتضى علم الهدى، تحقيق السيد احمد الحسيني، مؤسسة النشرالاسلامي، قم ١٤١١ هـق.

الذريعة، العلامه الشيخ آقا بزرگ الطهراني، ٢٦ ج، ط٣، دارالاضواء، بيروت ١٤٠٣.

رسائل قیصری، تحقیق سید جلال الدین آشتیانی، دانشگاه مشهد، مشهد ۱۳۵۷ ش.

الرواشح السهاوية، السيد محمّد باقر ميرداماد، الطبع الحجرى، طهران.

السبعة من السلف، السيد مرتضى الحسينى اليزدى الفيروزآبادى، مكتبة الفيروزآبادى، قم ١٣٧١.

سبيل النجاة في تتمة المراجعات ، المراجعات.

سرگذشت و عقاید فلسنی خواجه نصیرالدین طوسی، محمد مدرسی، امیرکبیر، تهران ۱۳۶۳ ش.

السنن، ابن ماجة، تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي، ٢ ج، دارالفكر، بيروت.

السنن، الامام النسائي، ٨ ج، دارالفكر، بيروت.

سیر فلسفه در جهان اسلام، ماجد فخری، ترجمه زیر نظر نصرالله پورجوادی، نشر دانشگاهی، تهران ۱۳۷۲ ش.

شرايع الاسلام، المحقق الحلّى، ٤ ج، استقلال، تهران ١٤٠٩.

[شرح] الاشارات و التنبيهات، خواجه نصيرالدين الطوسى، ٣ ج، ط٢، دفتر نشر كتاب، طهران ١٤٠٢.

شرح تقدمة تقويم الايمان، المير محمّد باقر الداماد، تحقيق الشيخ غلامعلى النجنى و حامد ناجى، مهدية ميرداماد، اصفهان ١٤١٢.

شرح الصحيفة الكاملة السجادية، محمد باقر داماد، تحقيق السيد مهدى الرجائي، مهدية المرداماد، اصفهان ١٤٠٦.

شرح کتاب القبسات، میر سید احمد علوی عاملی، تحقیق حامد ناجی اصفهانی، مؤسسه مطالعات اسلامی، تهران ۱۳۷٦ ش .

شرح المقاصد، سعدالدين التفتازاني، ٥ ج ، تحقيق الدكتور عبدالرحمن عميرة، الشريف الرضى، قم .

شرح منظومه (منطق و حکمت)، حاج ملا هادی سبزواری، افست چاپ سنگی، اسلامیة، تهران.

شرح المواقف، المير السيد الشريف الجرجاني، ٨ ج، مطبعة السعادة، مصر ١٣٢٥.

شرح نهج البلاغة، ابن ابي الحديد، تحقيق محمد ابوالفضل ابراهيم، ٢٠ ج، اسهاعليليان، قم.

الشفا(المنطق، الطبيعيات)، ابن سينا، مراجعة الدكتور ابراهيم مدكور، مصر.

الشفاء (الالهيات)، ابن سينا، تحقيق الاب قنواتي، قاهره ١٣٨٠.

شوارق الالهام، ملاعبدالرزاق لاهيجي، ٢ ج، الطبع الحجري، مهدوي، افست اصفهان.

شواهد التنزيل، الحاكم الحسكاني، تحقيق محمّد باقر المحمودي، الاعلمي، بيروت.

الشواهد الربوبية، صدرالدين محمد الشيرازي، تحقيق السيد جلال الدين آشتياني، ط ٢ ، نشر دانشگاهي، تهران ١٣٦٠ ش .

صحاح اللغة، الجوهري، ٦ ج، دارالعلم للملائين،بيروت.

الصحيح، ابوالحسين مسلم القشيرى النيسابورى، تحقيق محمّد فؤاد عبدالباقى، ٥ ج، دار احياء التراث العربي، بيروت.

الصحیح، الامام أبی عبدالله البخاری، تحقیق قاسم الشهاعی الرفاعی، ۹ ج، اربع مجلّدات، دارالقلم، بیروت، ۱٤۰۷ هـ

\_\_\_\_\_، تحقيق الدكتور مصطفى ديب البغا، ٦ ج، دار ابن كثير، بيروت ١٤١٠ صحيفة الامام الرضا، الامام الرضا (ع)، مؤسسة الامام المهدى «عج»، قم ١٣٦٦.

صراح اللغة، ابوالفضل جمال تفرشي، چاپ سنگي، تهران ١٢٨٦.

طبقات اعلام الشیعة، العلامة الشیخ آغابزرگ الطهرانی، تحیق علی نقی منزوی، ج ٦، دانشگاه تهران، تهران ۱۳۷۲ ش.

الطرائف، رضى الدين بن طاووسى، قم تحقيق مهدى الرجائى، خيام، قم ١٤٠٠. العقد الفريد، محمد عبد ربّه الاندلسى، ط٣، لجنة التأليف، مصر ١٣٨٤.

علم اليقين، الحكيم المولى محسن الفيض الكاشاني، ٢ ج، بيدار، قم ١٣٥٨ ش.

عمدة عيون صحاح الاخبار، ابن البطريق، مؤسسة نشر الاسلامي، قم ١٤٠٧.

عوالم في النصوص على الائمة الاثنى عشر (٣/١٥)، الشيخ عبدالله البحراني، مدرسة الامام المهدى، قم ١٤٠٨.

عوالى اللئالي، ابن ابوجمهور الاحسائي، تحقيق مجتبي العراقي، ٤ ج، قم ١٤٠٣.

عيون اخبار الرضا، الشيخ الصدوق، قم

الغارات، ابواسحاق الثقني، تصحيح محدث ارموى، ٢ج ، طهران.

الغدير، عبدالحسين احمد الاميني النجني، ١١ ج، دارالكتاب العربي، بيروت ١٣٨٧ هـ ق.

غررالحكم و دررالكلم، الامدى، ترجمه محمدعلى انصارى، ٢ ج، اسلاميه، تهران.

فرائد السمطين، ابراهيم الحموئي، تحقيق محمدباقر المحمودي، ٢ ج، المحمودي، بيروت.

الفردوس، ابى شجاع شيرويه الديلمى، تحقيق السعيد بن بسيونى زغلول، ٦ ج، دارالكتب العلمية، بعروت ١٤٠٦.

فرهنگ معارف اسلامی، سید جعفر سجادی، ٤ ج، شرکت مؤلفان و مترجمان، تهران ۱۳٦۲ ش.

فضائل الخمسة من الصحاح الستة، مرتضى الحسينى الفيروزآبادى، ٣ ج، الطبعة الثالثة، دارالكتب الاسلامية، تهران ١٣٧١ ش.

فلسفه علم کلام، هری اوسترین ولفسن، ترجمه احمد آرام، الهدی، تهران ۱۳٦۸ ش.

فلسفه و کلام اسلامی، مونتگمری وات، ترجمه ابوالفضل عزتی، انتشارات علمی و فرهنگی، تهران ۱۳۷۰ ش.

فهرست کتب خطی کتابخاندهای اصفهان، سید محمدعلی روضاتی، ج ۱، نفائس محظوطات، اصفهان ۱۳٤۱ هش.

قاموس البحرين، محمد ابوالفضل (حميد مفتى) تحقيق على اوجبى، انتشارات علمى و فرهنگى، تهران ۱۳۷۶ هـ ش.

القاموس المحيط، الفيروزآبادي، ١ج، دارالفكر، بيروت.

القبسات، الامير محمّد باقر الداماد، الطبع الحجري، تهران ١٣١٤.

\_\_\_\_، تحقیق مهدی محقّق و غیره، مؤسسه مطالعات اسلامی، تهران ۱۳۵٦.

قواعد الاحكام، العلاقه الحلّى، مؤسّسة النشر الاسلامي، قم ١٤١٣.

الكافي، الشيخ الكليني، تحقيق على اكبر الغفاري، ٨ ج، دارالكتب الاسلامية، تهران ١٣٩١.

كامل بهائي، عماالدين طبري، مرتضوي، تهران.

الكامل في التاريخ، للشيخ عزّالدين علي بن أبيالكرم محمد الشيباني المعروف بابن الاثير، بيروت ١٣٨٥ .

الكشاف، جارالله محمود الزمخشري، ٤ ج، دارالفكر، بيروت.

كشف الظنون، الحاجي خليفة، مصر ١٣٦٠.

كشف الغمة، على بن عيسى الاربلى، تحقيق السيد هاشم الرسولى، ايران.و ٣ ج، الاعلمي، بيروت.

كشف المراد، العلامةالحلّى، تصحيح الاستاذ حسن حسنزاده الاملى، ط١، مؤسسةالنشر الاسلامي، قم ١٤٠٧ و ط٢، قم ١٤١٧.

كفاية الطالب، الحافظ محمد الكنجى الشافعي، تحقيق محمد هادى الاميني، ط ٣ ، دار احياء تراث اهل البيت(ع)، طهران ١٤٠٤.

کلام جدید در گذر اندیشهها، به اهتام علی اوجبی، اندیشهٔ معاصر، تهران ۱۳۷۵.

كنز العمال، المتقى الهندى، ١٨ ج، مؤسسة الرسالة، بيروت ١٤٠٩.

گوهر مراد، حكيم ملا عبدالرزاق فياض لاهيجي، تحقيق زينالعابدين قرباني، ارشاد اسلامي، تهران ۱۳۷۲ هش.

\_\_\_\_، چاپ سنگی، بمبئی ۱۳۰۱.

اللئالي المصنوعة، جلالالدين السيوطي، ٢ ج، دار المعرفة، بيروت.

لسان العرب، العلامه ابن منظور، ١٥ ج، نشرادب الحوزة، قم ١٤٠٥.

لطائف غيبيه، مير سيد احمد علوى، مكتب السيد الداماد، تهران ١٣٩٦.

اللوامع الالهية في المباحث الكلامية، جمال الدين مقداد السيورى الحلّى، تحقيق السيد محمدعلى القاضى الطباطبائي، تبريز، ايران ١٣٩٦.

مائة منقية، ابن شاذان القمى، تحقيق نبيل رضا علوان، الدار الاسلامية، بيروت ١٤٠٩.

ما هو علم الكلام، على الرباني الكلبايكاني، مكتب الاعلام الاسلامي، قم ١٤١٨.

مباحث اصولی(تقریرات درس آیةالله محمد فاضل لنکرانی)، محمدرضا پروازی، انتشارات

اسلامی، قم ۱۳۷۳.

مجمع البيان في تفسير القرآن، ابوعلى الفضل الطبرسي، تحقيق السيد هاشم الرسولي المحلاتي، ٥ ج، الاسلامية، طهران.

مجمع الزوائد و منبع الفوائد، حافظ علي بن أبي بكر الهيثمي، ط٢، دارالكتاب، بيروت ١٩٧٦م.

مجموعه رسائل فلسنی صدرالمتألهین، تحقیق و تصحیح حامد ناجی اصفهانی، حکمت، تهران ۱۳۷۵.

مذاهب الاسلاميين، عبدالرحمن بدوى، الجزءالاول، ط٣، دارالعلم للملايين، بيروت ١٩٨٣.

المراجعات، السيّد عبدالحسين شرفالدين الموسوى، تحقيق حسين الراضي، بيروت ١٤٠٢.

مراة البلدان، محمد حسن خان اعتاد السلطنة، تصحیح دکتر عبدالحسین نوایی و میر هاشم محدث ، ۳ ج، دانشگاه تهران، تهران ۱۳٦۷ ش .

المستدرك، الحاكم النيشابورى، ٥ ج، دار احياء التراث، بيروت.

المسند، الامام احمد بن حنبل، ٦ ج، دار صادر، بيروت.

مشكاة المصابيح، التبريزي، ٣ ج، حيدرآباد.

مصابيح السنة، الامام فراء البغوى، ٤ ج، بيروت.

صقل صفا، احمد علوى عاملي، تحقيق حامد ناجي اصفهاني، تهران ١٣٧٣ ش.

المطوّل، سعدالدين التفتازاني، مكتبة الداوري، ط ٢، قم.

المعجم المفهرس الفاظ ابواب البحار، كاظم مرادخاني، طور، تهران ١٣٦٥ ش.

المعجم المفهرس لالفاظ الحديث النبوى، أ. ى. و نسنك و ى. پ. منسيج، ٨ ج، دارالدعوة، استانبول ١٩٨٨ م.

مكارم الاثار، ميرزا محمد على معلم حبيب آبادى، تحقيق سيد محمدعلى روضاتى، انجمن كتابخانههاى عمومى اصفهان، اصفهان ١٣٥٢.

الملل و النحل، ابوالفتح الشهرستاني، تحقيق محمّد بدران، ٢ ج، بيروت.

المناقب، ابن شهر آشوب، ٤ ج ، اسهاعيليان، قم.

المناقب، الخطيب الخوارزمي، اليستوى الحديثة، طهران.

مناقب على ابن ابي طالب، ابن المغازلي، تحقيق محمد باقر الهبودي، الاسلامية، تهران ١٣٩٤.

مناهج اليقين، العلامة الحلّى، تحقيق محمدرضا الانصارى القمى، قم ١٤١٦.

من حياة الخليفة عمر بن الخطّاب، عبدالرحمن احمد البكرى، الارشاد، بيروت \_ لندن.

منتخب كنزالعال، المتق الهندى ے هامش المسند لاحمد.

منطق نوين، عبدالحسن مشكوةالديني، نصر، تهران.

من لايحضره الفقيه، الشيخ الصدوق، تحقيق على اكبر الغفارى، ٤ ج، مؤسسة النشر الاسلامي، قم.

المواقف، عبدالرحمن بن احمد الايجي، عالم الكتب، بيروت.

موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون، محمدعلى التهانوى، ٢ ج، مكتبة اللبنان، بيروت ١٩٩٦م.

ميزان الاعتدال في نقد الرجال، محمدبن أحمد الذهبي، الطبعة الاولىٰ دار احياء الكتب العربية سنة ١٣٨٢ هـ.

نزل الابرار، الحافظ البدخشاني، تحقيق الدكتور الاميني، مكتبة الامام اميرالمؤمنين، اصفهان. نقد المحصل ، تلخيص المحصل.

نقد و نظر، مجموعه مقالات، سال سوم، ش ۱ ، قم ۱۳۷۵.

النور المشتعل، الشيخ محمدباقر المحمودي، وزارة الاعلام و الشفاقة الاسلامية، طهران.

النهاية، الامام ابن الاثير، ٥ ج، الطبعة الرابعة، اسهاعيليان، قم ١٣٦٧ ش.

نهاية الدراية، الشيخ محمدحسين الغروى الاصفهاني، تحقيق الشيخ مهدى احدى اميركلائي، ٣ ج، سيدالشهداء، قم ١٣٧٤ هش.

النهاية في مجرّد الفقه و الفتوى، الشيخ الطوسي، محمدي، قم.

نهاية المرام، العلامة الحلى، تحقيق فاضل العرفان،مؤسسة الامام الصادق،قم ١٤١٩.

نهج البلاغة، الشريف الرضى، تحقيق صبحى صالح، دارالهجرة، قم.

نهجالحق و كشف الصدق، حسن بن يوسف للطهر الحلّى، تحقيق الشيخ عينالله الحسنى الارموى، دارالهجرة، قم ١٤٠٧ هـق.

يادنامه سيد بحرالعلوم ميردامادي، سيد مصلح الدين مهدوي، مهديه ميرداماد، اصفهان.

ينابيع المودّة، حافظ سليان بن ابراهيم القندوزي الحنفي، نشر المكتبة الحيدرية، النجف، سنة

'Arabī were allowed to have their effect when Iran had definitely turned Shī'ī, and this in the very capital of the new nation, Iṣfahān.

The names of Mīr Dāmād and Mullā Ṣadrā will be frequently heard during this Colloquium side by side with those of Ibn Bājja, Ibn Ṭufayl and Averroes. It is hoped that this unusual, simultaneous approach to two quite different "schools" of Islamic philosophy will cast some new light on what this philosophy is all about.

"representative of God" (khalīfat Allāh) on earth to be directly inspired by God. It is not very difficult to see, then, what might have led to his execution in 587/1191 in Ayyūbid Aleppo, at the age of 36 solar years. All the more remarkable is the fact that the ishrāqī "leaven" kneaded into Avicennism by the young Shaykh continued to be active in further developments in the Muslim East, and it has to be added that this East was now, i.e., after great changes occurring in the Muslim world in connection with the Mongol invasions, beginning to assume a more distinctly Iranian identity of its own. Other great names should certainly be mentioned in this context, too, such as Khwāja Naṣīruddīn-i Ṭūsī, whose defense of Avicenna and new interpretation of Shīcism may to a certain extent have been influenced by Suhrawardi's ishraq. Moreover, there is a spiritual dimension not to be overlooked in the process: the emigration of the great Spanish-Arab mystic Ibn 'Arabī to the Orient, and the reception of his thought by Shī'i thinkers such as Ṭūsī's contemporary, 'Alī b. Sulaymān al-Baḥrānī, and later on Sayyid Ḥaydar-i Amulī or Ibn Abī Jumhūr al-Aḥsā<sup>3</sup>i. Of course this is not to deny the impact of Ibn <sup>c</sup>Arabī on Sunnī Sufism, nor is it to imply that Iranian Shīcism did not have its own strict opponents of anything remotely philosophical. It remains nevertheless a significant fact that the spiritual catalysts of both Suhrawardi and Ibn

in the Arab world until very recently, and that the credit for a continued existence of philosophy in the East must go primarily to Suhrawardī, who followed quite a different path.

Although Suhrawardi remained in many respects an Avicennian malgré lui, his project was to overcome the Peripatetic tradition, not by going back to the "true" Aristotle like Averroes, but by bringing new life to the "eternal wisdom" of Plato and the ancient Sages of the Orient, which is clearly one of the symbolic meanings given to the term ishrāq by Suhrawardi himself. As for the direct meaning of the term, "illumination," it refers, of course, to his doctrine of "light": an ontology based on the dynamic power of "light" rather than the abstract concept of "existence," and corresponding epistemology a gnoseology by which he sought to replace the Peripatetic method of abstract knowledge through a direct "knowledge by presence" ("ilm hudurī). But Suhrawardī was not only a theorectical thinker. His ishrāq was événement de l'âme, as Henry Corbin puts it; and it was at least by implication highly political as well since he spoke quite openly and provocatively about the oppressive times in which the "powers of darkness" have taken over, in contrast to the "luminous" times of a distant mythical past governed by pious Iranian kings, and pointed to the necessity for the true

Averroes in his answer to Ghazālī, the Tahāfut al-tahāfut, actually disagree with him on these points. He rather tried to save philosophy by arguing that Ghazālī had been a victim of Avicenna's misunderstandings of Aristotle in the first place, and that the study of the true demonstrative method was not only permissible, but in fact a legal obligation incumbent upon those qualified to interpret Scripture rationally. He evidently did not believe that the wisdom (hikma) of philosophy could possibly contradict the wisdom of religion, although his clear distinction between the demonstrative method and other, less perfect methods suitable for the masses, may well have something to do with the famous doctrine of the "double truth" that went under his name in the Latin Middle Ages.

More research will be needed to show whether Averroes also had any significant influence on further philosophical developments in the Muslim East, where he was, in any case, not unknown, just as, conversely, the  $ishr\bar{a}q\bar{\imath}$  philosophy of Suhraward $\bar{\imath}$  was by no means unknown in 14th century Granada. Quite generally speaking, one should never underestimate the mobility of scholars and ideas in the Muslim world, given the religious duty of "migrating" in "search of knowledge"  $(talab\ al\ -cilm)$  and the social importance of commerce. It remains however true that the messages of Averroes and Ibn Tufayl were not really heard

important references to the so-called *Theology of Aristotle*, that is, the extracts from Plotinus' Enneads that had already been circulated under the name of Aristotle; and it is certainly not without significance for our purpose to note that this Neoplatonized Aristotle was to have a lasting influence in the Muslim East, including in particular Avicenna and the later school of Isfahan. If, for Mulla Ṣadrā, Aristotle was still the greatest of all philosophers whom he placed even above Avicenna, and indeed "among the perfect Friends of God" (min al-awliyā' al-kāmilīn), this was precisely because he regarded him, too, as the author of the Theology. In stark contrast to this, the Great Commentator of Aristotle in the Muslim West, Averroes, spent much of his philosophical and scholarly effort on purifying Aristotle precisely from that Neoplatonic admixture, for which he blamed mainly Avicenna.

One important reason for Averroes to be so critical of Avicenna was undoubtedly the serious blow the philosophical establishment in Islam had received at the hands of Ghazālī in his *Tahāfut al-falāsifa*. This was not an ordinary refutation of philosophy on merely theological grounds, but an attempt to demonstrate that the established doctrines of the *falāsifa* were neither compatible with the main tenets of Islam as commonly understood, nor irrefutably certain and coherent in themselves. Nor did

question of whether or not concepts could be "translated" at all, or adapted from one linguistic and cultural milieu to While Fārābī, the real founder of Islamic Peripateticism, strongly argued that logic as taught by the Greeks was universal logic, regardless of the language that happened to be used, the question was decided in the opposite sense in a famous debate held in Baghdad in 326/932. In another well-known debate, held a little earlier in Ray between the Ismāʿīlī theologian Abū Ḥātim al-Rāzī and the sceptic Platonist and physician Abū Bakr al-Rāzī (the Rhazes of the Latins), the issue at stake was rather one concerning the authority of traditions: while the Ismā'īlī theologian challenged the authority of the philosophical tradition, the philosopher paid back in kind by daring to question the unity of the prophetic messages, and was eventually punished for such impertinence by being ranked among the arch-heretics. Perhaps for similar reasons, Fārābī himself (or possibly an unknown fellow philosopher writing under his name, as has recently been argued) felt compelled to prove, in the Jam' bayn ra'yay al-hakīmayn, that the doctrines of the great philosophers, Plato and Aristotle, were not really contradictory if properly understood, although he had otherwise rather emphasized their difference.

Unlike most of Farabi's work's, the Jam<sup>c</sup> contains

took the life-time engagement and scholarly work of that most unusual among "Western Orientalists," Henry Corbin, to change the degree of awareness in the West considerably. As a result, it is not an infrequent experience in Paris bookshops nowadays to be encouraged to "read Sohravardi as one reads Kant", for example.

In Iran, on the other hand, intellectuals have been calling for some time now for an increased awareness of the foundations of modern and even post-modern thought as developed in the West.

Of course the process of reception and creative adaptation referred to above has never been going on without raising serious questions and problems. To be sure, a significant attempt to bridge the gap between Athens and Jerusalem through philosophical interpretation of Scripture had already been made at the very beginning of the Christian era by the Jewish philosopher Philo of Alexandria, and polytheistic Neoplatonism of late Antiquity had already been transformed by oriental Christianity into a form acceptable to monotheists before the coming of Islam. But tensions and contradictions between revealed religion and human reason, or between their respective representatives in various settings, would of course subsist and manifest themselves in numerous ways. In the classical Islamic world, one issue debated from early on was the very modern

is well-known, the highlights of this reception process were two translation movements: the translations from Greek and Syriac into Arabic, done mainly by oriental Christians sponsored in the 8th and early 9th centuries by the 'Abbāsid caliphs of Baghdād, and, some four centuries later, the translations from Arabic into Hebrew and Latin, which were facilitated by the then still relatively easy coexistence of Muslims, Jews and Christians in Spain, and were in their turn to influence the coming about of the European Renaissance.

What was not so well-known until quite recently is that philosophy received a new impulse at the time not only in the West, but also in the East, and eventually found its way there to a kind of Renaissance, too, namely, what has been called the "Shīcite Renaissance" of Ṣafawid Iran. While the classics of "Arabic philosophy," as it used to be known, Al-Fārābī, Avicenna (Ibn Sīnā) and, above all, Averroes (Ibn Rushd) of Cordoba, were certainly familiar names to students of philosophy in general, the same could not be said about Suhrawardī, Averroes' Eastern contemporary, let alone Mīr Dāmād and Mullā Ṣadrā, the pillars of the "school of Iṣfahān" in the first half of the 17th century. In fact, after some pioneering efforts by Max Horten and a few others who questioned the habitual way of presenting the history of philosophy in the first half of the past century, it

Gottes ist der Orient!

Gottes ist der Okzident!

Nord - und südliches Gelände

Ruht im Frieden seiner Hände

The above verses from Goethe's celebrated *Divan*, which are in fact a free rendering of the Qur'anic Verse 2:115 (109) by the German poet, may well serve as a reminder of universal values at a time when, despite the phenomenon called "globalization," East and West and North and South threaten to drive further apart than ever. In such a situation it is of particular importance that the common heritage of Orient and Occident be brought to mind again. At the same time, the differentiating factors that have contributed since Antiquity to the shaping of an "Eastern" and a "Western" consciousness will have to be thought about in some depth, especially when a true dialogue of civilizations is called for.

Surely the most important elements of the common heritage of Orient and Occident are monotheism on one hand, and the philosophical tradition on the other, that is to say, the systematic way of doing philosophy that was inherited from the Greeks by Jews, Christians and Muslims, and creatively adapted by them to their respective needs. As







Society for the

Works and Dignitaries

**International Center for Dialogue** Appreciation of Cultural among Civilizations

> **Publications** of the

#### International Colloquium on Cordoba and Isfahan

Two Schools of Islamic Philosophy Isfahan 27-29 April 2002

under the supervision of Mehdi Mohaghegh

Society for the Appreciation of Cultural Works and Dignitaries Institute of Islamic Studies Tehran - McGill Universities

## 'Ilâqat al-Tajrîd

# (A persian Commentary on Tajrîd al-I'tiqâd)

### by Muhammad Ashraf 'Alawî Amilî

#### vol. II

# Edited with intruduction and notes by Hâmed Nâjî Isfahânî

Tehran 2002

# Alâgat al-Tajrîd

(A persian Commentary on Tajrid al-I'tiqad)

by
Muhammad Ashraf (Alawî Amilî

vol. II

Edited with intruduction and notes
by
Hâmed Nâjî Isfahânî